
Deux messies ?
Pistes exégétiques pour comprendre 
l’expression בני־היצהר (béneï-
hayits’ar) dans Zacharie 4,14

Introduction (genèse de cette étude)1

Pour la préparation d’un cours sur les Douze Prophètes, 
je relisais le livre de Zacharie dans une Bible d’étude juive 
messianique : la Bible Juive Complète dont le texte de base est 
celui de la traduction de David Stern2. En lisant le verset de 
Zacharie 4,14 et les commentaires associés, j’ai été interpellé3. 
Je n’avais jamais vraiment remarqué que « deux messies » se 
trouvaient annoncés dans le livre de Zacharie4. Un 
commentaire en encadré dans cette Bible d’étude expliquait 

1 Cet article est la version longue d’une contribution publiée en néerlandais dans un 
ouvrage collectif en l’honneur du professeur Mart-Jan Paul : « Messiaanse ‘Joodse’ 
verwachtingen in Zacharia: één of twee messiassen? », in Bevrijding en 
verwachting. Over de verhouding tussen beide testamenten, Koert van Bekkum, 
Henk van den Belt, Hans van den Herik (éds), Labarum Academic, 2025, pp. 66-76. 
Publié avec l’aimable autorisation des éditeurs. Mart-Jan Paul fut mon directeur de 
recherche durant mes années d’étude doctorale à l’Evangelisch Theologish Faculteit 
de Louvain (Leuven) dans le département d’Ancien Testament.

2 The Complete Jewish Study Bible, Hendrickson publishers, 2016, basée sur la 
traduction de David Stern (1996) avec des notes éditées par Barry A. Rubin, John 
Fischer, Rick Brown, Michelle Rapkin et Patricia Anders.

3 Le texte de la traduction dit ceci : « Those are the two who have been anointed 
with oil; they are standing with the Lord of all the land ». (italiques ajoutées).

4 En fin de section, au chapitre 9 de Zacharie, un encadré intitulé « Two 
Messiahs? » commente ainsi : « In Zechariah, two messianic figures – the high 
priest and the messianic king – are depicted », et plus loin : « In their depictions of 
the Messiah, the rabbis formulated the doctrine of Messiah ben Yosef, who would 
precede the King-Messiah, Messiah ben David ». Le premier étant la figure du 
messie souffrant précédant l’avènement du messie glorieux à la fin des temps. Cf. 
The Complete Jewish Study Bible, p. 882. C’est cette notice qui a été le point de 
départ de ma réflexion au sujet du verset de Zacharie 4,14 et qui est à l’origine du 
titre de cet article.

par Michaël de LUCA,
professeur de langues bibliques, 
FJC, Aix-en-Provence



que ce verset et les suivants pouvaient être reliés, dans la 
tradition juive, aux prophéties relatives au messie souffrant et 
au messie glorieux, ces deux figures étant ultimement liées au 
Messie Yechoua/Jésus Christ venu une première fois pour 
souffrir et racheter son peuple et qui reviendra en gloire pour le 
rétablir. J’ai trouvé cette interprétation intéressante et j’ai eu 
envie d’en savoir plus.

Mon premier réflexe fut alors d’aller consulter Zacharie 
4,14 dans le texte hébreu. En lisant ce verset, je trouvais 
l’expression בני־היצהר (béneï-hayits’ar) ce qui me laissa 
perplexe, car cette expression m’était inconnue. Elle signifie 
très littéralement « fils de l’huile ». D’après ce que j’avais lu, je 
m’attendais plutôt à trouver quelque chose comme משחים 
(méshourhim) « messies/étant oints » qui correspond à la racine 
 oindre ». Mais il n’y avait rien en référence à » (masharh) משח
cette racine, ni même le mot שמן (shémén) qui est le mot 
habituel pour désigner l’huile (d’olive) et aussi l’huile 
d’onction, celle qui sert à consacrer les éléments. La nécessité 
s’imposait donc d’étudier plus en détail l’expression בני־היצהר 
(béneï-hayits’ar) pour en cerner le sens et l’emploi dans le 
contexte du livre de Zacharie.

L’expression  בני־היצהר

L’expression בני־היצהר (béneï-hayits’ar) est unique dans 
la Bible hébraïque même si les mots qui la composent sont 
connus et facilement identifiables.

Le mot יצהר (yits’ar) désigne l’huile fraîchement 
pressée5. C’est celle qui est généralement apportée comme 

5 Tidiman écrit : « Le mot utilisé ici désigne l’huile fraîche, non transformée […] », 
Brian Tidiman, Le livre de Zacharie, Édifac, Vaux-sur-Seine, 1996, p. 132. Boda 
traduit littéralement ce terme « unmanufactured oil » et il précise « the word is not 
the one used for anointing elsewhere in the Old Testament », « […] this term is 
more closely associated with the oil in its state fresh off the tree, which would be 
appropriate for the scene in Zechariah 4, where the oil is provided directly by olive-



offrande des prémisses dans le Temple6. Elle symbolise 
l’abondance et la pureté – elle est appelée זהב (za’av) (or) dans 
Zacharie chapitre 4. On utilise le mot plus courant שמן 
(shémén) – qui signifie aussi « huile » et tout ce qui est gras – 
pour les rites d’onction7. En Exode 29, par exemple, il est 
question de « l’huile d’onction » (שמן המשחה (shémén 
hamishrhah) que Moïse utilise pour oindre Aaron et ses fils. Le 
premier constat est donc que le mot יצהר (yits’ar) ne désigne 
pas, a priori, l’huile d’onction.

Le mot בן (bén) signifie « fils », mais ce qui est 
intéressant c’est la façon dont il est employé à l’état construit 
« fils de » (au pluriel dans notre texte בני־, béneï). Cet emploi 
idiomatique en hébreu n’a pas directement à voir avec 
l’engendrement mais désigne la qualité de quelque chose ou de 
quelqu’un8. Prenons quelques exemples. En hébreu, on désigne 
communément l’âge de quelqu’un avec l’expression « fils de 
tant d’années ». Par exemple, à la fin de la Genèse, Joseph est 
mort quand il était בן־מאה ועשר שנים (bén méah va’ésèr shanim) 
(littéralement « fils de cent dix ans »). Cette expression peut 
aussi désigner une qualité comme la force : en 2 Samuel 17,10 
les hommes de David sont « fils de force » בן־חיל (bén rhayil) 
(traduit par « vaillants »). Elle peut aussi désigner un produit 
ou un processus comme la croissance : en Jonas 4,10 la plante 

pressers from the olive trees to the lampstand », Mark J. Boda, The Book of 
Zechariah, New International Commentary on the Old Testament (NICOT), 
Eerdmans, Grand Rapids MI, 2016, p. 313 et p. 316.

6 C’est le cas dans le Premier temple (cf. Nb 18,12) et dans le Second temple (cf. 
Ne 13,5.12).

7 Dès le récit de Genèse, Jacob utilise de l’huile pour oindre une pierre spéciale 
(Gn 28,18).

8 « Besides the common ‘son’, בן also functions with substantives and words 
describing characteristics to express a relationship appropriate to the sense of the 
adjunctive word », Thomas E. McComiskey, « Zechariah », in The Minor Prophets. 
A Commentary on Zephaniah, Haggai, Zechariah, Malachi, Thomas 
E. McComiskey (éds), Baker Academic, Grand Rapids MI, 1998, p. 1092.



qui a poussé en une nuit est dite בנ־לילה (bén laïlah) 
littéralement « fils d’une nuit » (produite en une nuit).

Quand les deux mots sont mis ensemble, on obtient 
l’expression originale « fils de l’huile », ce qui « a le caractère 
de l’huile », ce qui est « huileux », même si cette dernière 
traduction ne serait pas appropriée car cette expression 
caractérise deux personnages auxquels il est fait allusion dans 
ce verset de Zacharie. Le fait est que, si l’on pense à quelqu’un 
qui « a le caractère de l’huile », on pense immédiatement à 
l’huile d’onction et au fait d’être oint, alors même que ce n’est 
pas le bon terme qui est employé ici.

Il faut donc se demander à cette étape : est-ce que 
l’expression  בני־היצהר (béneï-hayits’ar) désigne le fait de 
recevoir l’huile (en référence à une onction) ou le fait de 
produire ou de porter l’huile ? Ce qui nous amène à considérer 
de plus près cette expression dans le contexte de Zacharie 
chapitre 4.

Le contexte de Zacharie 4,14

Zacharie est un livre notoirement difficile à interpréter du 
fait de son style composé de visions « apocalyptiques ». 
Zacharie est un prophète de l’époque du retour d’Exil, 
contemporain du prophète Aggée. Ces deux prophètes ont en 
commun d’encourager le peuple et ses dirigeants dans la lourde 
tâche qui leur incombe de rebâtir le Temple, malgré les 
difficultés et les lenteurs. Le livre de Zacharie se structure en 
différentes visions reçues par le prophète, notamment 
concernant le grand prêtre Josué (au chapitre 3) et Zorobabel le 
gouverneur. Dans la sixième vision, au chapitre 4, l’ange 
montre au prophète un chandelier d’or entouré de deux oliviers. 
Le prophète demande (verset 4) quelle est cette vision et l’ange 
semble étonné de sa question (verset 5). Pourtant, le prophète 
insiste au verset 11 en demandant « que sont ces deux 



oliviers ? » et il précise encore sa question au verset 12 en 
disant : « que sont les deux rameaux d’oliviers (שבלי־הזיתים, 
shibaleï hazétim) qui sont près des deux tubes d’or d’où 
découle l’or (זהב, za’av) ? ». Encore une fois l’ange est étonné 
de cette question et lui dit « ne sais-tu pas ce qu’ils sont ? », 
comme si Zacharie était censé savoir de façon évidente de quoi 
(ou de qui) il s’agit9. Vient alors la réponse de l’ange au verset 
14 : « Ce sont les deux fils de l’huile qui se tiennent debout 
devant le Seigneur de toute la terre ».

Plusieurs éléments de cette vision sont symboliques, mais 
leur symbolique n’est pas forcément si évidente à comprendre. 
Le chandelier alimenté d’huile fait penser à la menorah placée 
dans le Temple et que les prêtres lévites avaient pour fonction 
de maintenir allumée perpétuellement (cf. Nombres 4,16). Le 
symbole de l’olivier peut faire référence à Israël en tant que 
peuple, ou à un individu en particulier10. Comme il y a deux 
oliviers dans la vision de Zacharie et que ces deux oliviers sont 
deux fils de l’huile qui se tiennent en présence de Dieu, on 
pense plus naturellement à deux personnages. Mais lesquels ?

Comme il est question de Zorobabel dans ce chapitre 
(versets 6, 7, 9, 10), il semble évident de l’inclure comme l’un 
des deux fils de l’huile, auquel vient s’ajouter Josué le grand 
prêtre qui est l’objet de la vision précédente au chapitre 3. Par 
ailleurs, l’association implicite entre les deux hommes (le 
sacrificateur Josué et le « germe » royal) au chapitre 6 ne fait 
que renforcer l’idée que les deux oliviers représentent ces deux 
hommes. C’est d’ailleurs l’interprétation habituelle, comme en 

9 La répétition de la question (trois fois) révèle l’incompréhension du prophète face 
aux détails de cette vision, alors que la répétition de la réponse de l’ange (deux fois) 
semble indiquer que la référence devrait être évidente. Pourtant, comme l’écrit 
Tidiman : « La réponse de l’ange est à la fois éclairante et énigmatique », « […], 
aucune identité explicite n’est donnée aux deux oliviers » Tidiman, Le livre de 
Zacharie, pp. 131-132.

10 Les deux références se trouvent par exemple dans le chapitre 11 de Jérémie : au 
v. 16a le peuple est comparé à un olivier et au v. 19b il est fait allusion au prophète 
comme d’un « arbre ».



témoignent certains commentaires bibliques11. Hill propose 
ainsi de traduire l’expression בני־היצהר (béneï-hayits’ar) par 
« two anointed ones or messiah figures » en soulignant la 
portée messianique « amoindrie » de ce terme12. Dans ce cas, 
traduire par « oints » implique d’admettre que l’expression 
 est un euphémisme pour le terme (béneï-hayits’ar) בני־היצהר
commun משיח (mashi’arh) « messie », ce qui n’est pas 
forcément évident. En effet, si on peut imaginer que Josué était 
oint en sa qualité de grand prêtre, il est peu probable que 
Zorobabel ait été oint, n’étant pas prince ni roi, quoi que de 
descendance davidique. Si néanmoins l’expression « fils de 
l’huile » entend s’appliquer à Zorobabel, il faut alors supposer 
que la vision du prophète décrit quelque chose de l’ordre de 
l’onction « spirituelle » pour ces deux personnages, pour leur 
assurer la capacité de mener le peuple dans sa tâche13.

11 Voir par exemple le commentaire de Barker, qui ne fait aucune mention de la 
problématique autour du mot יצהר (yits’ar) et admet que l’expression se réfère à 
l’onction de ces deux personnages : « […] The two olive branches are implicitly 
identified as Zerubbabel, a member of the line of David, and Joshua the high priest. 
In the light of the context (chs. 3-4), they must be ‘the two who are anointed to serve 
the Lord’ » (italiques ajoutées), Kenneth L. Barker, « Zechariah », in Daniel – 
Malachi, Tremper Longman, David Garland (éds), The Expositor’s Bible 
Commentary 8, Zondervan, Grand Rapids MI, 2008, p. 762.

12 « The verb anointed (litt. ‘sons of oil’) indicates that these two figures are 
‘consecrated with oil’. This expression differs from the more common term for 
anointing or anointed one (Heb. msh, masiah), downplaying the messianic 
implications of the vision, while signalling the divine appointment of these post-
exilic leaders. […]. The fact that Zerubbabel may not have been an anointed official 
makes the identification of the two trees with Joshua and Zerubbabel problematic 
for some interpreters » (italiques ajoutées), Andrew E. Hill, Haggai, Zechariah and 
Malachi, Tyndale Old Testament Commentaries (TOTC) 28, InterVarsity Press, 
Downers Grove, Il, 2012, pp. 161-162.

13 Comme le souligne McComiskey, la résolution du problème est simple et 
consiste à considérer que Zorobabel, étant de la lignée de David et un leader reconnu 
de la communauté, devait ou aurait dû ou aurait pu être oint ou du moins considéré 
prophétiquement comme « oignable » même si rien dans le texte ne l’indique 
explicitement (ce qui fait beaucoup d’implicite, il est vrai). Si on admet cette 
hypothèse, alors comme l’écrit l’auteur : « If we follow this latter view, the ‘sons of 
oil’ are likely Joshua the high priest and Zerubbabel the civil leader […], the 



En résumé à ce stade, nous pourrions dire que le contexte 
littéraire immédiat de Zacharie 4,14 pousse naturellement le 
lecteur à identifier les deux fils de l’huile à Zorobabel et Josué, 
mais les interprétations divergent si l’on considère que 
l’expression signifie « pourvoir » et non « recevoir » l’huile.

Interprétations modernes de Zacharie 4,14

Boda, dans son commentaire sur Zacharie, propose de 
considérer les deux personnages de notre passage comme étant 
des « pourvoyeurs » d’huile et non pas des « récepteurs »14. 
Dans cette optique, il développe l’interprétation selon laquelle 
c’est essentiellement le ministère prophétique qui était 
considéré comme pourvoyeur de l’onction d’huile, et ainsi il 
tend à identifier les deux oliviers aux deux prophètes 
contemporains de Zorobabel, à savoir Aggée et Zacharie lui-
même. Cette identification est renforcée, selon l’auteur, par le 
fait que ces deux personnages se tiennent dans la présence du 
« Seigneur de toute la terre », ce qui fait sans doute référence 
au conseil de Dieu où d’autres prophètes ont pu se tenir eux 
aussi (cf. Michée en 1 Rois 22 ou Ésaïe 6)15.

Ce développement est intéressant et possède le mérite de 
reconsidérer la lecture immédiate et « naturelle » pour prendre 

designation ‘sons of oil’ may refer to the two leaders, who were to one degree or 
another associated with anointing. […]. The avoidance of the term semen in this 
verse may be a literary device… », McComiskey, The Minor Prophets, p. 1093.

14 « In 4:12, the focus shifts from the olive trees as a whole to a particular part of 
the olive trees (branches) and then to oil pressers emptying oil from the olives. In 
this way, the two human figures who are identified in 4:14 are not identified with the 
olive trees as a whole, but with their branches, and possibly only with oil pressers 
who are squeezing oil from the olives on the branches », et plus loin il développe : 
« Past scholarship has often assumed that the sons here are the recipients of oil, thus 
treating this phrase as equivalent to ‘anointed ones’, […]. However, it is also clear 
that these olive trees, branches, and oil-pressers are providing oil, rather than 
receiving oil », (italiques ajoutées) Boda, The Book of Zechariah, p. 312 et pp. 314-
315.

15 Boda, The Book of Zechariah, pp. 314-315.



au sérieux l’aspect spécifique du terme יצהר (yits’ar). Pour 
autant, il nous semble que la perspective néo-testamentaire 
pourrait venir éclairer encore davantage cette interprétation. 
Mais avant cela, faisons un détour par les réceptions plus 
anciennes de ce texte.

Interprétations dans la tradition

Dans la tradition midrashique juive, les deux fils de 
l’huile de Zacharie 4,14 sont généralement associés à Aaron et 
David, dans la perspective de leur onction sacerdotale et 
royale16. Un seul midrash les rapproche de Moïse et Aaron17. 
Mais dans chaque cas, l’expression בני־היצהר (béneï-hayits’ar) 
est comprise comme faisant référence au rite d’onction et à sa 
continuité18, et il est souligné que les deux offices (sacerdotale 
et royale) ne se confondent pas19. La tradition juive 
d’interprétation ne semble donc pas gênée par le caractère 
unique de l’expression בני־היצהר (béneï-hayits’ar) et lui 

16 Bamidbar Rabbah 14,13 rapproche notre passage de Lévitique 7,35, l’onction 
d’Aaron et ses fils et plus loin dans Bamidbar Rabbah 18,16 nous lisons : 
« Moreover, it is written: ‘He said: These are the two anointed dignitaries [benei 
hayitzhar], who attend the Lord of the entire land’ » (Zechariah 4,14). Does oil have 
children? Rather, these are Aaron and David, who were anointed with anointing oil. 
Aaron took the priesthood, and David, the kingship ». Cf. Midrash Lekach Tov, sur 
Lévitique 7:35:1 :
 Consulté en .אלה שני בני היצהר העומדים על אדון כל הארץ זה אהרן ודוד 
octobre 2024 sur le site Sefaria : https://www.sefaria.org/Zechariah.4.14.

17 Shemot Rabbah 15,3.

18 Midrash Tanchuma, Korach 12,1 : « ‘Two anointed ones’ (Zechariah 4,14). 
These are David and Aharon who were anointed with the anointing oil, such that 
their anointing was for [all] the generations. With Aharon, it is written (Numbers 
25,13), ‘It shall be for him and his descendants after him, a pact of priesthood for all 
time’. With David it is written (Ezekiel 37,25), ‘and My servant David as their 
prince for all time’ ». Consulté en octobre 2024 sur le site Sefaria : 
https://www.sefaria.org/Zechariah.4.14.

19 Bamidbar Rabbah 18,16 au sujet de la révolte de Qoré.

https://www.sefaria.org/Zechariah.4.14
https://www.sefaria.org/Zechariah.4.14


confère volontiers la notion d’onction d’huile dans la continuité 
des onctions sacerdotale et royale.

Dans la tradition chrétienne, les Pères de l’Église ont 
relativement peu commenté ce texte, mais on trouve une 
interprétation intéressante chez Methodius (un père-anténicéen) 
qui voit dans les éléments de cette vision les symboles 
suivants : les deux oliviers représentent, selon lui, la Loi de 
Moïse et les prophètes qui préparent les croyants à recevoir le 
don de la nouvelle Alliance20. Cette piste est intéressante, 
surtout si on la met en perspective avec le Nouveau Testament, 
et en particulier l’Apocalypse où le texte de Zacharie est repris.

Apocalypse 11,4 : les « deux témoins »

Comme l’écrit Tidiman : « Ce texte (Zacharie 4,14) est 
repris en Apocalypse 11 où les deux oliviers sont deux témoins 
de Dieu qui jouent un rôle important avant que retentisse la 
septième trompette21 ». Et en effet, dans le livre de 
l’Apocalypse au chapitre 11 les versets 3 et 4, les « deux 
témoins » de Dieu sont identifiés comme étant « les deux 
oliviers et les deux chandeliers qui se tiennent devant le 
Seigneur de la terre ». L’image est ici un peu augmentée avec 
deux chandeliers, et Jean dans sa vision semble assimiler les 
oliviers et les chandeliers. Ceci étant, les éléments qui 
décrivent les deux témoins dans l’Apocalypse peuvent nous 
orienter sur leur identité.

20 « […] The two boughs of the two olives are the law and the prophets […], of 
which Christ and the Holy Spirit are the authors » (italiques ajoutées) d’après 
Methodius, « Banquet des dix vierges » 10,6, cité dans The Twelve Prophets, 
Alberto Ferreiro (éds), Ancien Christian Commentary on Scripture, Old 
Testament XIV, InterVarsity, Downers Grove, IL, 2003, p. 244.

21 Tidiman, Le livre de Zacharie, p. 131. Ceci étant dit, il ne va pas plus loin dans 
son explication, ce qui est le cas de la plupart des auteurs qui commentent le livre de 
Zacharie. Il nous faut donc nous tourner vers des commentateurs du livre de 
l’Apocalypse pour obtenir plus d’informations.



Les deux témoins reçoivent la mission de prophétiser 
(verset 3), « du feu sort de leur bouche » (verset 5) et ils ont le 
pouvoir d’empêcher la pluie, de changer l’eau en sang et de 
faire venir des plaies sur la terre (verset 6). Ces quelques 
détails semblent faire allusion à deux ministères puissants de 
l’Ancien Testament, c’est-à-dire Moïse et Élie22. Les deux ont 
eu un ministère prophétique attesté par des miracles marquants 
rappelés par ces allusions. Par ailleurs, Moïse représente la 
révélation de Dieu dans la Loi et Élie celle des Prophètes. 
Moïse et Élie sont les deux figures majeures de transmission 
prophétique de la Parole de Dieu dans l’Ancien Testament23.

Si les deux témoins dans l’Apocalypse font référence à 
ces deux figures majeures que sont Moïse et Élie, et qu’ils sont 
en même temps identifiés à deux oliviers, alors cette 
identification presque explicite des deux témoins peut éclairer 
rétroactivement la référence implicite qui est faite en Zacharie 
4,14 au sujet des deux fils d’huile.

Retour sur Zacharie 4,14

Nous voici presque au terme de ce parcours. Avec tout ce 
que nous avons vu, retournons dans le livre de Zacharie et 
considérons s’il est possible de formuler une proposition 

22 Romerowski écrit : « Le tableau rappelle le ministère de deux prophètes de 
l’Ancien Testament, Moïse et Élie. […]. Les deux témoins apparaissent donc 
comme deux nouveaux Moïse et comme deux nouveaux Élie ». Romerowski, 
Sylvain, Commentaire sur l’Apocalypse de Jean : la victoire de l’Agneau et de ses 
rachetés, Éditions de l’Institut Biblique, Nogent-sur-Marne ; Éditions Excelsis, 
Charols, 2020, p. 295. Ceci dit, l’auteur ne revient pas rétroactivement sur son 
interprétation de Zacharie où il identifie les deux oliviers avec Josué (office de la 
prêtrise) et Zorobabel (office royal).

23 Leithart nuance en disant que les deux témoins sont des figures qui ont une 
portée symbolique : « So, the two witnesses should not be understood as two 
individuals », Peter J. Leithart, Revelation 1-11, International Theological 
Commentary, Bloomsbery T & T Clark, New York, 2018, p. 430. Cela dit, l’auteur 
admet que les deux témoins sont décrits « sur le modèle d’Élie et Moïse ».



cohérente au sujet de l’interprétation du verset 4,14. Si nous 
suivons la piste suggérée par les références aux témoins de 
l’Apocalypse en identifiant les deux oliviers à Moïse et Élie, 
cela donnerait l’éclairage suivant : les deux oliviers, et même 
plus précisément les deux rameaux, servent à alimenter 
directement la lampe avec de l’huile. Ils représentent deux 
personnages qui sont reconnaissables (en principe) par le fait 
qu’ils se tiennent en présence du Seigneur. Si ce sont Moïse et 
Élie24, alors ils représentent à la fois la Loi et les Prophètes, et 
aussi la parole prophétique qui, en tant que révélation de Dieu, 
fait « briller » le chandelier qui représente le peuple d’Israël25.

Si on identifie encore l’huile à l’action de l’Esprit de 
Dieu dans ce passage, le prophète Zacharie pourrait alors 
communiquer à Zorobabel que son entreprise est soutenue et 
alimentée par l’Éternel, par l’intermédiaire de la révélation 
mosaïque et prophétique qui se trouvent en arrière-plan du 
travail de reconstruction du Temple. Autrement dit, Zorobabel 
peut être assuré que son action s’inscrit dans le plan de Dieu 
pour son peuple. Et dans ce cas, les deux fils de l’huile ne sont 
pas directement deux personnages oints, mais deux 
fournisseurs ou pourvoyeurs de l’onction divine pour Israël, 
symbolisés par ces deux oliviers, et que l’on peut affilier au 
ministère de Moïse et Élie.

24 On pourrait d’ailleurs ajouter au dossier néotestamentaire la référence à Moïse et 
Élie lors de l’épisode de la transfiguration de Jésus sur la montagne, cf. 
Matthieu 17,3.

25 Ou qui représente le temple, ou l’intérieur du temple, si on se place dans la 
perspective du service lévitique de la menorah. Leithart y voit, pour sa part, une 
médiation des anges, sur la base de liens intertextuels avec la description des 
chérubins dans le temple : « The original ‘sons of oil’ are the ‘oil-wood’ cherubim in 
the Most Holy Place of the temple (1 Kgs 6:23-28). (…) In the vision of 
Zechariah 4, the two trees appear to be cherubim who supply golden oil through the 
prophets, priests, and kings to the lamp that is Israel. There is a hierarchy of 
mediation: Angel/trees, pipes/leaders, Israel/lamp », Leithart, Revelation 1-11, 
p. 431. Cette référence serait intéressante à approfondir pour poursuivre la réflexion 
au sujet de l’identification des personnages de Zacharie 4,14.



Évaluation et conclusion

Pour conclure ce parcours, réévaluons les différentes 
traductions et interprétations de l’expression בני־היצהר (béneï-
hayits’ar) dans Zacharie 4,14. Premièrement, je dirais que 
traduire cette expression par « deux messies » serait une fausse 
piste. Il ne me semble pas, au terme de cette étude, que 
l’expression désigne l’onction messianique. Deuxièmement, la 
traduction habituelle « les deux oints » en référence à Josué et 
Zorobabel26 me semble manquer de consistance, au regard des 
éléments révélés et implicites dans le texte. De surcroît, cette 
interprétation ne rend pas compte de la spécificité des termes 
employés ici (et seulement ici dans ce texte de Zacharie). 
Troisièmement, traduire par « fils de l’huile » serait une 
traduction plus neutre et plus littérale, mais manquerait de 
clarté. Finalement, je propose qu’une traduction du type « les 
deux (pourvoyeurs) d’huile27 » permettrait de rendre compte du 
fait que les deux personnages évoqués ont pour rôle de fournir 
l’huile plutôt que de la recevoir, et ajouter en note d’étude que 
la référence semble implicitement pointer vers Moïse et Élie, 
considérés alors symboliquement comme intermédiaires de la 
révélation divine pour Israël.

26 Ou bien Aaron et David et les deux offices liés, selon l’interprétation 
traditionnelle.

27 Ce qui se rapproche de l’argument de Boda, mais sans identifier les pourvoyeurs 
d’huile avec Aggée et Zacharie.


	Deux messies ? Pistes exégétiques pour comprendre l’expression בני־היצהר (béneï-hayits’ar) dans Zacharie 4,14
	Introduction (genèse de cette étude)
	L’expression  בני־היצהר
	Le contexte de Zacharie 4,14
	Interprétations modernes de Zacharie 4,14
	Interprétations dans la tradition
	Apocalypse 11,4 : les « deux témoins »
	Retour sur Zacharie 4,14
	Évaluation et conclusion


