Deux messies ? par Michaél de Luca,

Pistes exégétiques pour comprendre | P’ ofess?ur de langues bibliques,
I’expression 71%°11712 (bénei- FJC, Aix-en-Provence

hayits’ar) dans Zacharie 4,14

Introduction (genése de cette étude)’

Pour la préparation d’un cours sur les Douze Prophetes,
je relisais le livre de Zacharie dans une Bible d’étude juive
messianique : la Bible Juive Complete dont le texte de base est
celui de la traduction de David Stern®. En lisant le verset de
Zacharie 4,14 et les commentaires associés, j’ai été interpellé?,
Je n’avais jamais vraiment remarqué que « deux messies » se
trouvaient annoncés dans le livre de Zacharie*. Un
commentaire en encadré dans cette Bible d’étude expliquait

1 Cet article est la version longue d’une contribution publiée en néerlandais dans un
ouvrage collectif en I’honneur du professeur Mart-Jan Paul : « Messiaanse ‘Joodse’
verwachtingen in Zacharia: één of twee messiassen? », in Bevrijding en
verwachting. Over de verhouding tussen beide testamenten, Koert van Bekkum,
Henk van den Belt, Hans van den Herik (éds), Labarum Academic, 2025, pp. 66-76.
Publié avec I’aimable autorisation des éditeurs. Mart-Jan Paul fut mon directeur de
recherche durant mes années d’étude doctorale a I’ Evangelisch Theologish Faculteit
de Louvain (Leuven) dans le département d’ Ancien Testament.

2 The Complete Jewish Study Bible, Hendrickson publishers, 2016, basée sur la

traduction de David Stern (1996) avec des notes éditées par Barry A. Rubin, John
Fischer, Rick Brown, Michelle Rapkin et Patricia Anders.

3 Le texte de la traduction dit ceci : « Those are the two who have been anointed
with oil; they are standing with the Lord of all the land ». (italiques ajoutées).

4 En fin de section, au chapitre 9 de Zacharie, un encadré intitulé « Two
Messiahs? » commente ainsi : « In Zechariah, two messianic figures — the high
priest and the messianic king — are depicted », et plus loin : « In their depictions of
the Messiah, the rabbis formulated the doctrine of Messiah ben Yosef, who would
precede the King-Messiah, Messiah ben David ». Le premier étant la figure du
messie souffrant précédant I’avénement du messie glorieux a la fin des temps. Cf.
The Complete Jewish Study Bible, p. 882. C’est cette notice qui a été le point de
départ de ma réflexion au sujet du verset de Zacharie 4,14 et qui est a I’origine du
titre de cet article.



que ce verset et les suivants pouvaient étre reliés, dans la
tradition juive, aux prophéties relatives au messie souffrant et
au messie glorieux, ces deux figures étant ultimement liées au
Messie Yechoua/Jésus Christ venu une premiere fois pour
souffrir et racheter son peuple et qui reviendra en gloire pour le
rétablir. J’ai trouvé cette interprétation intéressante et j’ai eu
envie d’en savoir plus.

Mon premier réflexe fut alors d’aller consulter Zacharie
4,14 dans le texte hébreu. En lisant ce verset, je trouvais
I’expression 171¥°17°12 (bénei-hayits’ar) ce qui me laissa
perplexe, car cette expression m’était inconnue. Elle signifie
trés littéralement « fils de I’huile ». D’apreés ce que j’avais lu, je
m’attendais plutot a trouver quelque chose comme D°1TwN
(méshourhim) « messies/étant oints » qui correspond a la racine
nwn (masharh) « oindre ». Mais il n’y avait rien en référence a
cette racine, ni méme le mot jAW (shémén) qui est le mot
habituel pour désigner I’huile (d’olive) et aussi I’huile
d’onction, celle qui sert a consacrer les éléments. La nécessité
s’imposait donc d’étudier plus en détail 1’expression 7771712
(bénei-hayits’ar) pour en cerner le sens et I’emploi dans le
contexte du livre de Zacharie.

L’expression 77X°17°12

L’expression 171¥°11 712 (bénei-hayits’ar) est unique dans
la Bible hébraique méme si les mots qui la composent sont
connus et facilement identifiables.

Le mot 17X’ (yits’ar) désigne 1’huile fraichement
pressée®. C’est celle qui est généralement apportée comme

5 Tidiman écrit : « Le mot utilisé ici désigne ’huile fraiche, non transformée [...] »,
Brian Tidiman, Le livre de Zacharie, Edifac, Vaux-sur-Seine, 1996, p. 132. Boda
traduit littéralement ce terme « unmanufactured oil » et il précise « the word is not
the one used for anointing elsewhere in the Old Testament », « [...] this term is
more closely associated with the oil in its state fresh off the tree, which would be
appropriate for the scene in Zechariah 4, where the oil is provided directly by olive-



offrande des prémisses dans le Temple®. Elle symbolise
I’abondance et la pureté — elle est appelée 2117 (za’av) (or) dans
Zacharie chapitre 4. On utilise le mot plus courant 1Pw
(shémén) — qui signifie aussi « huile » et tout ce qui est gras —
pour les rites d’onction’. En Exode 29, par exemple, il est
question de « I’huile d’onction » (w1 1NW (shémén
hamishrhah) que Moise utilise pour oindre Aaron et ses fils. Le
premier constat est donc que le mot 177¥> (yits’ar) ne désigne
pas, a priori, I’huile d’onction.

Le mot 12 (bén) signifie « fils », mais ce qui est
intéressant c’est la facon dont il est employé a 1’état construit
« fils de » (au pluriel dans notre texte ™11, bénet). Cet emploi
idiomatique en hébreu n’a pas directement a voir avec
I’engendrement mais désigne la qualité de quelque chose ou de
quelqu’un®. Prenons quelques exemples. En hébreu, on désigne
communément 1’age de quelqu’un avec I’expression « fils de
tant d’années ». Par exemple, a la fin de la Genese, Joseph est
mort quand il était 0’1 W 1IXN7]2 (bén méah va’ésér shanim)
(littéralement « fils de cent dix ans »). Cette expression peut
aussi désigner une qualité comme la force : en 2 Samuel 17,10
les hommes de David sont « fils de force » 2’11772 (bén rhayil)
(traduit par « vaillants »). Elle peut aussi désigner un produit
ou un processus comme la croissance : en Jonas 4,10 la plante

pressers from the olive trees to the lampstand », Mark J. Boda, The Book of
Zechariah, New International Commentary on the Old Testament (NICOT),
Eerdmans, Grand Rapids MI, 2016, p. 313 et p. 316.

6 C’est le cas dans le Premier temple (cf. Nb 18,12) et dans le Second temple (cf.
Ne 13,5.12).

7 Dés le récit de Genése, Jacob utilise de 1’huile pour oindre une pierre spéciale
(Gn 28,18).

8 « Besides the common ‘son’, ]2 also functions with substantives and words
describing characteristics to express a relationship appropriate to the sense of the
adjunctive word », Thomas E. McComiskey, « Zechariah », in The Minor Prophets.
A Commentary on Zephaniah, Haggai, Zechariah, Malachi, Thomas

E. McComiskey (éds), Baker Academic, Grand Rapids MI, 1998, p. 1092.



qui a poussé en une nuit est dite Nn'7'7712 (bén lailah)
littéralement « fils d’une nuit » (produite en une nuit).

Quand les deux mots sont mis ensemble, on obtient
I’expression originale « fils de I’huile », ce qui « a le caractére
de I’huile », ce qui est « huileux », méme si cette derniére
traduction ne serait pas appropriée car cette expression
caractérise deux personnages auxquels il est fait allusion dans
ce verset de Zacharie. Le fait est que, si I’on pense a quelqu’un
qui « a le caractére de 1’huile », on pense immédiatement a
I’huile d’onction et au fait d’étre oint, alors méme que ce n’est
pas le bon terme qui est employé ici.

Il faut donc se demander a cette étape : est-ce que
I’expression 11X°717°12 (bénei-hayits’ar) désigne le fait de
recevoir I’huile (en référence a une onction) ou le fait de
produire ou de porter 1’huile ? Ce qui nous ameéne a considérer
de plus pres cette expression dans le contexte de Zacharie
chapitre 4.

Le contexte de Zacharie 4,14

Zacharie est un livre notoirement difficile a interpréter du
fait de son style composé de visions « apocalyptiques ».
Zacharie est un prophete de I’époque du retour d’Exil,
contemporain du prophete Aggée. Ces deux prophetes ont en
commun d’encourager le peuple et ses dirigeants dans la lourde
tache qui leur incombe de rebatir le Temple, malgré les
difficultés et les lenteurs. Le livre de Zacharie se structure en
différentes visions recues par le prophéte, notamment
concernant le grand prétre Josué (au chapitre 3) et Zorobabel le
gouverneur. Dans la sixieme vision, au chapitre 4, I’ange
montre au prophéte un chandelier d’or entouré de deux oliviers.
Le prophete demande (verset 4) quelle est cette vision et 1’ange
semble étonné de sa question (verset 5). Pourtant, le propheéte
insiste au verset 11 en demandant « que sont ces deux



oliviers ? » et il précise encore sa question au verset 12 en
disant : « que sont les deux rameaux d’oliviers (0’11122,
shibalei hazétim) qui sont pres des deux tubes d’or d’ou
découle I’or (2777, za’av) ? ». Encore une fois 1’ange est étonné
de cette question et lui dit « ne sais-tu pas ce qu’ils sont ? »,
comme si Zacharie était censé savoir de facon évidente de quoi
(ou de qui) il s’agit’. Vient alors la réponse de I’ange au verset
14 : « Ce sont les deux fils de I’huile qui se tiennent debout
devant le Seigneur de toute la terre ».

Plusieurs éléments de cette vision sont symboliques, mais
leur symbolique n’est pas forcément si évidente a comprendre.
Le chandelier alimenté d’huile fait penser a la menorah placée
dans le Temple et que les prétres lévites avaient pour fonction
de maintenir allumée perpétuellement (cf. Nombres 4,16). Le
symbole de I’olivier peut faire référence a Israél en tant que
peuple, ou a un individu en particulier'®. Comme il y a deux
oliviers dans la vision de Zacharie et que ces deux oliviers sont
deux fils de I’huile qui se tiennent en présence de Dieu, on
pense plus naturellement a deux personnages. Mais lesquels ?

Comme il est question de Zorobabel dans ce chapitre
(versets 6, 7, 9, 10), il semble évident de 1’inclure comme I’un
des deux fils de I’huile, auquel vient s’ajouter Josué le grand
prétre qui est 1’objet de la vision précédente au chapitre 3. Par
ailleurs, 1’association implicite entre les deux hommes (le
sacrificateur Josué et le « germe » royal) au chapitre 6 ne fait
que renforcer I’idée que les deux oliviers représentent ces deux
hommes. C’est d’ailleurs |’interprétation habituelle, comme en

9 La répétition de la question (trois fois) révéle I’incompréhension du prophéte face
aux détails de cette vision, alors que la répétition de la réponse de I’ange (deux fois)
semble indiquer que la référence devrait étre évidente. Pourtant, comme 1’écrit
Tidiman : « La réponse de 1’ange est a la fois éclairante et énigmatique », « [...],
aucune identité explicite n’est donnée aux deux oliviers » Tidiman, Le livre de
Zacharie, pp. 131-132.

10 Les deux références se trouvent par exemple dans le chapitre 11 de Jérémie : au

v. 16a le peuple est comparé a un olivier et au v. 19b il est fait allusion au prophéte
comme d’un « arbre ».



témoignent certains commentaires bibliques'. Hill propose
ainsi de traduire I’expression 171X°117°12 (bénei-hayits’ar) par
« two anointed ones or messiah figures » en soulignant la
portée messianique « amoindrie » de ce terme'. Dans ce cas,
traduire par « oints » implique d’admettre que I’expression
1n¥°17°12 (bénei-hayits’ar) est un euphémisme pour le terme
commun 2N (mashi’arh) « messie », ce qui n’est pas
forcément évident. En effet, si on peut imaginer que Josué était
oint en sa qualité de grand prétre, il est peu probable que
Zorobabel ait été oint, n’étant pas prince ni roi, quoi que de
descendance davidique. Si néanmoins 1’expression « fils de
I’huile » entend s’appliquer a Zorobabel, il faut alors supposer
que la vision du prophete décrit quelque chose de I’ordre de
I’onction « spirituelle » pour ces deux personnages, pour leur
assurer la capacité de mener le peuple dans sa tiche®.

11 Voir par exemple le commentaire de Barker, qui ne fait aucune mention de la
problématique autour du mot 77X’ (yits’ar) et admet que I’expression se référe a
I’onction de ces deux personnages : « [...] The two olive branches are implicitly
identified as Zerubbabel, a member of the line of David, and Joshua the high priest.
In the light of the context (chs. 3-4), they must be ‘the two who are anointed to serve
the Lord’ » (italiques ajoutées), Kenneth L. Barker, « Zechariah », in Daniel —
Malachi, Tremper Longman, David Garland (éds), The Expositor’s Bible
Commentary 8, Zondervan, Grand Rapids MI, 2008, p. 762.

12 « The verb anointed (litt. ‘sons of oil’) indicates that these two figures are
‘consecrated with oil’. This expression differs from the more common term for
anointing or anointed one (Heb. msh, masiah), downplaying the messianic
implications of the vision, while signalling the divine appointment of these post-
exilic leaders. [...]. The fact that Zerubbabel may not have been an anointed official
makes the identification of the two trees with Joshua and Zerubbabel problematic
for some interpreters » (italiques ajoutées), Andrew E. Hill, Haggai, Zechariah and
Malachi, Tyndale Old Testament Commentaries (TOTC) 28, InterVarsity Press,
Downers Grove, Il, 2012, pp. 161-162.

13 Comme le souligne McComiskey, la résolution du probléme est simple et
consiste a considérer que Zorobabel, étant de la lignée de David et un leader reconnu
de la communauté, devait ou aurait dii ou aurait pu étre oint ou du moins considéré
prophétiquement comme « oignable » méme si rien dans le texte ne I’indique
explicitement (ce qui fait beaucoup d’implicite, il est vrai). Si on admet cette
hypothese, alors comme I’écrit ’auteur : « If we follow this latter view, the ‘sons of
oil’ are likely Joshua the high priest and Zerubbabel the civil leader [...], the



En résumé a ce stade, nous pourrions dire que le contexte
littéraire immédiat de Zacharie 4,14 pousse naturellement le
lecteur a identifier les deux fils de I’huile a Zorobabel et Josué,
mais les interprétations divergent si 1’on considere que
I’expression signifie « pourvoir » et non « recevoir » 1’huile.

Interprétations modernes de Zacharie 4,14

Boda, dans son commentaire sur Zacharie, propose de
considérer les deux personnages de notre passage comme étant
des « pourvoyeurs » d’huile et non pas des « récepteurs »*.
Dans cette optique, il développe I’interprétation selon laquelle
c’est essentiellement le ministére prophétique qui était
considéré comme pourvoyeur de 1’onction d’huile, et ainsi il
tend a identifier les deux oliviers aux deux prophétes
contemporains de Zorobabel, a savoir Aggée et Zacharie lui-
méme. Cette identification est renforcée, selon 1’auteur, par le
fait que ces deux personnages se tiennent dans la présence du
« Seigneur de toute la terre », ce qui fait sans doute référence
au conseil de Dieu ou d’autres prophetes ont pu se tenir eux
aussi (cf. Michée en 1 Rois 22 ou Esaie 6)*°.

Ce développement est intéressant et possede le mérite de
reconsidérer la lecture immédiate et « naturelle » pour prendre

designation ‘sons of oil’ may refer to the two leaders, who were to one degree or
another associated with anointing. [...]. The avoidance of the term semen in this
verse may be a literary device... », McComiskey, The Minor Prophets, p. 1093.

14 « In 4:12, the focus shifts from the olive trees as a whole to a particular part of
the olive trees (branches) and then to oil pressers emptying oil from the olives. In
this way, the two human figures who are identified in 4:14 are not identified with the
olive trees as a whole, but with their branches, and possibly only with oil pressers
who are squeezing oil from the olives on the branches », et plus loin il développe :

« Past scholarship has often assumed that the sons here are the recipients of oil, thus
treating this phrase as equivalent to ‘anointed ones’, [...]. However, it is also clear
that these olive trees, branches, and oil-pressers are providing oil, rather than
receiving oil », (italiques ajoutées) Boda, The Book of Zechariah, p. 312 et pp. 314-
315.

15 Boda, The Book of Zechariah, pp. 314-315.



au sérieux 1’aspect spécifique du terme 171¥° (yits’ar). Pour
autant, il nous semble que la perspective néo-testamentaire
pourrait venir éclairer encore davantage cette interprétation.
Mais avant cela, faisons un détour par les réceptions plus
anciennes de ce texte.

Interprétations dans la tradition

Dans la tradition midrashique juive, les deux fils de
I’huile de Zacharie 4,14 sont généralement associés a Aaron et
David, dans la perspective de leur onction sacerdotale et
royale'®. Un seul midrash les rapproche de Moise et Aaron".
Mais dans chaque cas, 1I’expression 171¥>717°12 (bénei-hayits’ar)
est comprise comme faisant référence au rite d’onction et a sa
continuité’®, et il est souligné que les deux offices (sacerdotale
et royale) ne se confondent pas®. La tradition juive
d’interprétation ne semble donc pas génée par le caractére
unique de I’expression 171%°117°12 (bénei-hayits’ar) et lui

16 Bamidbar Rabbah 14,13 rapproche notre passage de Lévitique 7,35, 1’onction
d’Aaron et ses fils et plus loin dans Bamidbar Rabbah 18,16 nous lisons :

« Moreover, it is written: ‘He said: These are the two anointed dignitaries [benei
hayitzhar], who attend the Lord of the entire land’ » (Zechariah 4,14). Does oil have
children? Rather, these are Aaron and David, who were anointed with anointing oil.
Aaron took the priesthood, and David, the kingship ». Cf. Midrash Lekach Tov, sur
Lévitique 7:35:1 :

TITI NN DT YIRD 72 |ITR 7V DTAIYD 1XYW 7R, Consulté en
octobre 2024 sur le site Sefaria : https://www.sefaria.org/Zechariah.4.14.

17 Shemot Rabbah 15,3.

18 Midrash Tanchuma, Korach 12,1 : « “Two anointed ones’ (Zechariah 4,14).
These are David and Aharon who were anointed with the anointing oil, such that
their anointing was for [all] the generations. With Aharon, it is written (Numbers
25,13), ‘It shall be for him and his descendants after him, a pact of priesthood for all
time’. With David it is written (Ezekiel 37,25), ‘and My servant David as their
prince for all time’ ». Consulté en octobre 2024 sur le site Sefaria :
https://www.sefaria.org/Zechariah.4.14.

19 Bamidbar Rabbah 18,16 au sujet de la révolte de Qoré.


https://www.sefaria.org/Zechariah.4.14
https://www.sefaria.org/Zechariah.4.14

confere volontiers la notion d’onction d’huile dans la continuité
des onctions sacerdotale et royale.

Dans la tradition chrétienne, les Péres de 1’Eglise ont
relativement peu commenté ce texte, mais on trouve une
interprétation intéressante chez Methodius (un pere-anténicéen)
qui voit dans les éléments de cette vision les symboles
suivants : les deux oliviers représentent, selon lui, la Loi de
Moise et les prophétes qui préparent les croyants a recevoir le
don de la nouvelle Alliance®. Cette piste est intéressante,
surtout si on la met en perspective avec le Nouveau Testament,
et en particulier I’ Apocalypse ou le texte de Zacharie est repris.

Apocalypse 11,4 : les « deux témoins »

Comme I’écrit Tidiman : « Ce texte (Zacharie 4,14) est
repris en Apocalypse 11 ou les deux oliviers sont deux témoins
de Dieu qui jouent un role important avant que retentisse la
septieme trompette®! ». Et en effet, dans le livre de
1’ Apocalypse au chapitre 11 les versets 3 et 4, les « deux
témoins » de Dieu sont identifiés comme étant « les deux
oliviers et les deux chandeliers qui se tiennent devant le
Seigneur de la terre ». L’image est ici un peu augmentée avec
deux chandeliers, et Jean dans sa vision semble assimiler les
oliviers et les chandeliers. Ceci étant, les éléments qui
décrivent les deux témoins dans 1’ Apocalypse peuvent nous
orienter sur leur identité.

20 «[...] The two boughs of the two olives are the law and the prophets [...], of
which Christ and the Holy Spirit are the authors » (italiques ajoutées) d’apreés
Methodius, « Banquet des dix vierges » 10,6, cité dans The Twelve Prophets,
Alberto Ferreiro (éds), Ancien Christian Commentary on Scripture, Old
Testament XIV, InterVarsity, Downers Grove, IL, 2003, p. 244.

21 Tidiman, Le livre de Zacharie, p. 131. Ceci étant dit, il ne va pas plus loin dans

son explication, ce qui est le cas de la plupart des auteurs qui commentent le livre de
Zacharie. Il nous faut donc nous tourner vers des commentateurs du livre de
I’ Apocalypse pour obtenir plus d’informations.



Les deux témoins recoivent la mission de prophétiser
(verset 3), « du feu sort de leur bouche » (verset 5) et ils ont le
pouvoir d’empécher la pluie, de changer ’eau en sang et de
faire venir des plaies sur la terre (verset 6). Ces quelques
détails semblent faire allusion a deux ministeres puissants de
I’ Ancien Testament, c’est-a-dire Moise et Elie?. Les deux ont
eu un ministére prophétique attesté par des miracles marquants
rappelés par ces allusions. Par ailleurs, Moise représente la
révélation de Dieu dans la Loi et Elie celle des Prophétes.
Moise et Elie sont les deux figures majeures de transmission
prophétique de la Parole de Dieu dans 1’ Ancien Testament®.

Si les deux témoins dans 1’ Apocalypse font référence a
ces deux figures majeures que sont Moise et Elie, et qu’ils sont
en méme temps identifiés a deux oliviers, alors cette
identification presque explicite des deux témoins peut éclairer
rétroactivement la référence implicite qui est faite en Zacharie
4,14 au sujet des deux fils d’huile.

Retour sur Zacharie 4,14

Nous voici presque au terme de ce parcours. Avec tout ce
que nous avons vu, retournons dans le livre de Zacharie et
considérons s’il est possible de formuler une proposition

22 Romerowski écrit : « Le tableau rappelle le ministére de deux prophétes de

I’ Ancien Testament, Moise et Elie. [...]. Les deux témoins apparaissent donc
comme deux nouveaux Moise et comme deux nouveaux Elie ». Romerowski,
Sylvain, Commentaire sur I’Apocalypse de Jean : la victoire de I’Agneau et de ses
rachetés, Editions de 1’Institut Biblique, Nogent-sur-Marne ; Editions Excelsis,
Charols, 2020, p. 295. Ceci dit, I’auteur ne revient pas rétroactivement sur son
interprétation de Zacharie ot il identifie les deux oliviers avec Josué (office de la
prétrise) et Zorobabel (office royal).

23 Leithart nuance en disant que les deux témoins sont des figures qui ont une
portée symbolique : « So, the two witnesses should not be understood as two
individuals », Peter J. Leithart, Revelation 1-11, International Theological
Commentary, Bloomsbery T & T Clark, New York, 2018, p. 430. Cela dit, I’auteur
admet que les deux témoins sont décrits « sur le modéle d’Elie et Moise ».



cohérente au sujet de I’interprétation du verset 4,14. Si nous
suivons la piste suggérée par les références aux témoins de
I’ Apocalypse en identifiant les deux oliviers a Moise et Elie,
cela donnerait I’éclairage suivant : les deux oliviers, et méme
plus précisément les deux rameaux, servent a alimenter
directement la lampe avec de I’huile. Ils représentent deux
personnages qui sont reconnaissables (en principe) par le fait
qu’ils se tiennent en présence du Seigneur. Si ce sont Moise et
Elie*, alors ils représentent a la fois la Loi et les Prophétes, et
aussi la parole prophétique qui, en tant que révélation de Dieu,
fait « briller » le chandelier qui représente le peuple d’Israél®.
Si on identifie encore I’huile a ’action de 1’Esprit de
Dieu dans ce passage, le prophéte Zacharie pourrait alors
communiquer a Zorobabel que son entreprise est soutenue et
alimentée par I’Eternel, par I’intermédiaire de la révélation
mosaique et prophétique qui se trouvent en arriere-plan du
travail de reconstruction du Temple. Autrement dit, Zorobabel
peut étre assuré que son action s’inscrit dans le plan de Dieu
pour son peuple. Et dans ce cas, les deux fils de I’huile ne sont
pas directement deux personnages oints, mais deux
fournisseurs ou pourvoyeurs de 1’onction divine pour Israél,
symbolisés par ces deux oliviers, et que 1’on peut affilier au
ministére de Moise et Elie.

24 On pourrait d’ailleurs ajouter au dossier néotestamentaire la référence a Moise et
Elie lors de 1’épisode de la transfiguration de Jésus sur la montagne, cf.
Matthieu 17,3.

25 Ou qui représente le temple, ou I’intérieur du temple, si on se place dans la
perspective du service lévitique de la menorah. Leithart y voit, pour sa part, une
médiation des anges, sur la base de liens intertextuels avec la description des
chérubins dans le temple : « The original ‘sons of oil’ are the ‘oil-wood’ cherubim in
the Most Holy Place of the temple (1 Kgs 6:23-28). (...) In the vision of

Zechariah 4, the two trees appear to be cherubim who supply golden oil through the
prophets, priests, and kings to the lamp that is Israel. There is a hierarchy of
mediation: Angel/trees, pipes/leaders, Israel/lamp », Leithart, Revelation 1-11,

p. 431. Cette référence serait intéressante a approfondir pour poursuivre la réflexion
au sujet de I’identification des personnages de Zacharie 4,14.



Evaluation et conclusion

Pour conclure ce parcours, réévaluons les différentes
traductions et interprétations de 1’expression 17X°717°12 (bénei-
hayits’ar) dans Zacharie 4,14. Premierement, je dirais que
traduire cette expression par « deux messies » serait une fausse
piste. Il ne me semble pas, au terme de cette étude, que
I’expression désigne 1’onction messianique. Deuxiémement, la
traduction habituelle « les deux oints » en référence a Josué et
Zorobabel* me semble manquer de consistance, au regard des
éléments révélés et implicites dans le texte. De surcrotit, cette
interprétation ne rend pas compte de la spécificité des termes
employés ici (et seulement ici dans ce texte de Zacharie).
Troisiémement, traduire par « fils de 1’huile » serait une
traduction plus neutre et plus littérale, mais manquerait de
clarté. Finalement, je propose qu’une traduction du type « les
deux (pourvoyeurs) d’huile” » permettrait de rendre compte du
fait que les deux personnages évoqués ont pour role de fournir
I’huile plutdt que de la recevoir, et ajouter en note d’étude que
la référence semble implicitement pointer vers Moise et Elie,
considérés alors symboliquement comme intermédiaires de la
révélation divine pour Israél.

26 Ou bien Aaron et David et les deux offices liés, selon I’interprétation
traditionnelle.

27 Ce qui se rapproche de I’argument de Boda, mais sans identifier les pourvoyeurs
d’huile avec Aggée et Zacharie.



	Deux messies ? Pistes exégétiques pour comprendre l’expression בני־היצהר (béneï-hayits’ar) dans Zacharie 4,14
	Introduction (genèse de cette étude)
	L’expression  בני־היצהר
	Le contexte de Zacharie 4,14
	Interprétations modernes de Zacharie 4,14
	Interprétations dans la tradition
	Apocalypse 11,4 : les « deux témoins »
	Retour sur Zacharie 4,14
	Évaluation et conclusion


