Hokbma 127/2025, pp. 105-121

La pentecétisation par Raymond
de I’évangélicalisme PFISTER,

professeur associé en

et I’évangélicalisation | cologie pratique et

A gm directeur de these au

du pentecotisme Trinity Graduate
, School, Ellendale,

De la mésentente Dakota du Nord

a la bonne entente - (Etats-Unis)

Une mosaique d’identités conflictuelles
a la croisée des chemins

au sein du protestantisme

en Europe francophone

Il y a parfois des néologismes qui peuvent s’imposer pour clarifier
le discours tout comme il y a des néologismes inutiles qui ne font que
géner le discours. Les mots « pentecGtisation » et « évangélicalisation »
utilisés dans cet article ne sont pas si nouveaux que ¢a et font — il faut
I’espérer — plutdt partie de cette premiere catégorie. Mais une défi-
nition claire et simple est a ce stade nécessaire. Il s’agit ici de la ren-
contre de deux mondes suffisamment différents pour les distinguer.
Il y a les mouvements pentecétistes et charismatiques d’un coté,
mettant tous de quelque maniére 1’accent sur la participation a la vie
de I’Esprit, qui font partie désormais du paysage religieux de la plupart
des traditions ecclésiales chrétiennes, anciennes et nouvelles, et il y
a les Eglises et ceuvres évangéliques de I’autre (quelquefois appelés
évangélisme?), se distinguant par le réle central d’une conversion
personnelle et délibérée a Jésus-Christ, qui eux représentent des confes-
sions et organisations souvent associées a divers réveils spirituels

1 Anne E. Dyer, « Introduction » dans European Pentecostalism, sous la direction de
William K. Kay et Anne E. Dyer (Leiden : Brill, 2011), pp. 1-15. .I o 5

2 https://www.universalis.fr/encyclopedie/evangelisme-et-eglises-evangeliques/.



protestants3. Ils partagent une histoire complexe empreinte de simi-
litudes et de dissimilitudes, souvent marquée par un militantisme qui
n’est pas resté sans conséquence sur I’un comme sur 1’autre. Cette
interaction et ce jeu d’influence méritent une véritable réflexion théo-
logique.

Pour une approche plus englobante
du pentecotisme

L’apport en la matiére du monde académique de 1’espace fran-
cophone s’est surtout distingué par un ensemble d’études historiques,
sociologiques ou anthropologiques. Cédric Mayrargue, spécialiste de
la sociologie des recompositions religieuses et de la sociologie poli-
tique du religieux en Afrique subsaharienne, parle d’une « volonté de
pentecotisation de la société4 ». Le sociologue des religions Jean-Paul
Willaime a développé dans divers articles des analyses concernant ce
qu’il appelle I’« évangélicalisation sociologique » du christianisme
pour désigner I’influence de la sensibilité évangélique (particuliere-
ment ancrée dans le monde anglo-saxon3), que 1’on retrouve notam-
ment au sein du protestantisme frangaiss.

C’est en relevant la vitalité de la version pentecdtiste (en parti-
culier) du protestantisme évangélique, que Valérie Aubourg, ethno-
logue et professeure de I’Université Catholique de Lyon, est amenée
a souligner la signification de 1’« évangélicalisation » au sein du catho-
licisme, un phénomene ou se dissipe progressivement la frontiére
entre pratiques évangéliques et renouveau charismatique?. Aubourg
préfére parler de la « charismatisation » du christianisme8, plutot que

3 Christophe Sinclair, « Introduction : définition et historique » dans Actualité des
protestantismes évangéliques, sous la direction de Christopher Sinclair (Stras-
bourg : Presses Universitaires de Strasbourg, 2002), pp. 7-25.

4 Cédric Mayrargue, Les dynamiques paradoxales du pentecétisme en Afrique subsa-
harienne. Note de I’Institut francais des relations internationales, Ifri Programme
«Afrique subsaharienne » (avril 2008), p. 16. https://www.ifri.org/sites/default/files/
atoms/files/dynamiques_paradoxales_pentecotisme_afrique_mayrargue_2008.pdf.

> Historiquement, 1’apport évangélique anglo-saxon inclut autant des figures nord-
américaines (Etats-Unis) qu’européennes (Grande-Bretagne).

6 Jean-Paul Willaime. Les Protestants en France, une minorité active. Fondapol
(mars 2021), p. 18. https://www.fondapol.org/app/uploads/2021/03/fondapol-etude-
jean-paul-willaime-les-protestants-en-france-une-minorite-active-03-2021.pdf

7 Valérie Aubourg, Réveil catholique, emprunts évangéliques au sein du catholi-
cisme (Geneve : Labor et Fides, 2¢ éd., 2024), pp. 14, 20, 23, 156, 188, 303, 304,
315, 317, 322, 325.

106 Ibid., p. 24.



de pentecotisation. D’ailleurs, le Parcours Alpha, un outil d’évangé-
lisation qui en France tient une place particuliére en milieu catholique
depuis 1998 et qu’elle présente avec beaucoup de détails dans son
ouvrage, est issu d’une paroisse anglicane charismatique a Londres,
la Holy Trinity Brompton, qui fait partie du courant évangélique angli-
can (Low Church). Au vu de son accent sur le baptéme dans le Saint-
Esprit, il n’est pas étonnant cependant que pour Aubourg, Alpha est
un programme d’initiation chrétienne qui « s’apparente au pente-
coOtisme9 ».

11 ne s’agit nullement de nier I’importance ou ’utilité de toutes
ces études, mais celles-ci ne peuvent se substituer au regard distinc-
tif du théologien et donc de la lecture qui lui est propre. Quand on
parle de pentecotismes au pluriel, ce n’est pas seulement pour relever
son caractere transnational, mais aussi la nature transconfessionnelle
d’une diversité de mouvements qui se sont a différents degrés implantés
dans toutes les grandes familles chrétiennes (catholicisme, orthodoxie,
anglicanisme et protestantisme) et au-dela. Si 1’évangélicalisme ne
mangque pas de diversité non plus a I’échelle mondiale, il trouve sans
nul doute son ancrage au sein des confessions ecclésiales issues, direc-
tement ou indirectement, de la Réforme protestante du XVIe¢ siecle.
L’historien Sébastien Fath valide pour 2021 des statistiques évangé-
liques globales faisant mention de 665 millions d’adeptes dans le
monde, chiffre qui inclut sans distinction les pentecotistes (protes-
tants ?)10. Le centre de recherche nord-américain Center for Global
Christianity, affilié au séminaire évangélique Gordon-Conwell (situé
a South Hamilton, état du Massachusetts) continue quant a lui de
distinguer entre évangéliques (plus de 413 millions mi-2024, pres de
621 millions en 2050) et pentecotistes/charismatiques (plus de
683 millions mi-2024, plus d’un milliard d’ici 2050) dans la publica-
tion annuelle de ses statistiques pour 202411,

Pour une différenciation théologique
du pentecétisme

Dans le monde académique francophone, on retrouve les classi-
fications des mouvements pentecotistes et charismatiques empruntées
a la littérature de langue anglaise. Cela a conduit a un schéma narratif

9 Ibid., pp. 277-278.
10 http://blogdesebastienfath.hautetfort.com/media/01/02/2438635067.pdf.

11 https://www.gordonconwell.edu/center-for-global-christianity/resources/status-
of-global-christianity/.

107



108

marqué par un certain nombre de récits choisis, pouvant conduire a
des simplifications abusives, voire méme a une ritualisation du discours
historique utilisé. L’histoire n’est-elle jamais qu’a deux doigts de la
fiction ? Le philosophe et historien Robin G. Collingwood parle de
fiction issue d’un imaginaire collectif, qui rendrait possible la repro-
duction du passé dans le présent!2. En empruntant une histoire écrite
« ailleurs » pour justifier ici et maintenant un récit prédéterminé, ne
s’invente-t-on pas son passé ?

En faisant d’Azusa Street le berceau par excellence du pente-
cotisme au niveau mondial, y compris donc du pentecotisme fran-
cais, une volonté d’uniformiser I’histoire ne prend-elle pas le risque
d’adopter des raccourcis historiques pourtant difficiles a justifier ?
L’étude historique peut se transformer en hagiographie (un récit certes
bien intentionné, mais exagérément flatteur !) dans le but de mono-
poliser le sujet13. Tant par leur ancienneté que par leur forte implan-
tation sur I’ensemble du territoire francais, les Assemblées de Dieu
de France (ci-apres ADD) s’imposeront dans ’histoire du pentec6-
tisme francais comme une « dénomination de référencel4 », alors
méme que celui-ci se diversifiera et que d’autres expressions du pente-
cotisme frangais ou francophone verront le jours. Les vicissitudes
de I’histoire qui ont changé le paysage religieux de la France marque-
ront les esprits et feront en sorte que ADD et pentecotisme devien-
dront des synonymes pour de nombreuses personnes en Europe fran-
cophone. D’autres mouvements choisiront d’adopter, le cas échéant,
une terminologie différente, en utilisant d’autres vocables tels que
« pentecotisant » en Suisse romande. C’est ainsi, par exemple, que
le pentecAtisme alsacien a ses origines sera considéré comme pas

12 Jeffrey Andrew Barash, « Qu’est-ce que la ‘réalité’ du passé historique ? Réflexions
a partir de la théorie de I’histoire chez Paul Ricceur », Le Télémarque 2017/1
(N° 51), p. 96.

13 Une thése de doctorat sur I’histoire du Mouvement de Pentecote en France soute-
nue en 1973 illustre une telle démarche, ou pentec6tisme frangais rime avec
Assemblées de Dieu de France. Cf. George R. Stotts. Le Pentecétisme au pays
de Voltaire, Grézieu-la-Varenne : Association Viens et Vois, 1981.

14 Thibaud Lavigne, « L’identité pentecdtiste a I’épreuve de la diversité » in L’iden-
tité pentecotiste, sous la direction de Jean-Claude Boutinon. Collection d’études
pentecotistes n° 1 (Léognan : SFE, 2013), p. 106.

15 Sji on trouve aussi les Assemblées de Dieu francophones en Belgique (une ving-
taine en Wallonie et région bruxelloise), on n’en trouve que quatre en Suisse
romande (dont trois dans le seul canton de Genéve). En Suisse romande, le mouve-
ment pentecGtiste protestant est davantage représenté par I’Union des Eglises
Evangéliques de Réveil et par les Eglises Evangéliques Apostoliques (renommé
MouvementPlus, voir Constitution publiée en juin 2022).



« vraiment » pentecotiste par certains pionniers des ADD, car trop
différent d’eux dans leur théologie et leur ecclésiologiel®, Il faut pré-
ciser néanmoins, que cela ne signifie nullement qu’il existe aujourd’hui
une telle revendication. Si I’histoire laisse effectivement ses marques,
elle ne définit pas le futur.

Le langage religieux utilisé a toujours un contexte historique.
C’est ainsi que la terminologie dominante actuelle parle de pentecé-
tisme classiquel” pour se référer au pentecotisme protestant. En fait,
c’est Kilian McDonnell (1921-), théologien catholique nord-ameéri-
cain, qui en 1976 s’est servi d’une telle désignation quelque peu nébu-
leuse — aujourd’hui pourtant largement repris malgré son imprécision
dans bien d’autres langues que 1’anglais — pour identifier ces pente-
cotistes protestants nord-américains avec lesquels le Conseil Ponti-
fical pour la promotion de 1’unité des chrétiens avait amorcé un
dialogue. A I’origine, une telle définition avait pour but de clarifier le
profil des interlocuteurs pentecdtistes protestants, mais elle se révé-
lera étre inadéquate des le départ, car trop inclusive pour les uns et
trop exclusive pour les autresi8.

Nous devons reconsidérer I’importance de 1’évaluation critique
du langage que nous utilisons pour définir qui nous sommes. Nous
utilisons tous des étiquettes. Nous I’avons toujours fait, mais il ne
s’agit pas d’une science exacte — précise, exacte et définitive — impli-
quant qu’il ne serait pas permis de remettre en question un choix
spécifique de mots. En utilisant des expressions telles que « pente-
cotisme classique », certaines dénominations protestantes penteco-
tistes tentent, consciemment ou non, de s’approprier ce qu’est « réel-
lement » 1’identité pentecotiste et la maniere dont elle devrait étre
comprise et formulée théologiquement. Toutes les autres expressions
ecclésiales protestantes pentecotistes seraient considérées comme
plus ou moins éloignées de ce que le pentecotisme est « réellement »
ou devrait étre. Elles sont ce que 1’on peut appeler différentes, mais
elles ne sont certainement pas « classiques ». On pourrait faire la méme
remarque a propos de I’utilisation d’expressions telle que « églises
historiques » (en référence a des édifices religieux séculaires ou a des
églises ayant un patrimoine important), ce qui suggérerait implicite-

16 Raymond Pfister, Soixante ans de pentecétisme en Alsace (1930-1990) : une
approche socio-historique, Etudes d’histoire interculturelle du christianisme 93
(Frankfurt am Main : Peter Lang, 1995), pp. 94-95.

17 Michel Mallévre, Les évangéliques (Paris : Editions jésuites, 2015), p. 26.

18 Cecil M. Robeck, « The Current Status of Global Pentecostalism: A Brief Over-
view », Global Christian Forum Committee meeting, Istanbul Turkey, January -I 09
2011.



ment que crédibilité et 1égitimité seraient proportionnelles a 1’ancien-
neté constatée.

Mais I’ attitude « nous étions la avant vous » n’est-elle pas tres
problématique, voire tres inquiétante ? Avec une telle perception de
soi, I’évaluation de ce qui est différent peut donc conduire a un besoin
ressenti de prononcer un jugement de valeur, c’est-a-dire une évalua-
tion de quelque chose comme bon ou mauvais en termes de normes
ou de priorités définies par ceux qui se mettent en scene.

Dans le contexte francais tout spécialement, il est nécessaire
de distinguer entre le pentec6tisme protestant (courant minoritaire)
et le pentec6tisme catholique (courant majoritaire)19, d’autant plus
qu’en Europe francophone un dialogue constructif entre les deux est
souvent resté fragmentaire. Dés la naissance du mouvement charis-
matique chez les catholiques francais (au début des années 1970),
René Laurentin parlera sans équivoque de pentecétisme catholique
pour évoquer les questions posées par I’essor de ce renouveau dans
I’Esprit au sein de I’Eglise catholique post-conciliaire20. Alors que
différents courants se dessinent et continuent de franchir les fron-
tieres géographiques et religieuses, on continuera de parler de pente-
cotisme catholique, comme au Brésil, par exemple, pour se référer
au mouvement du Renouveau Charismatique Catholique (RCC)21.
En juin 2017, dans son allocution lors du Colloque « Viens, Saint-
Esprit ! » a I’Université de Fribourg (Suisse), intitulée « L’Esprit met
en mouvement — Mouvements de I’Esprit », le cardinal Christoph
Schoénborn, archevéque de Vienne (Autriche), reprend résolument
I’expression pentecétisme catholique pour décrire I’expérience de la
vie de I’Esprit au sein de 1’Eglise catholique romaine22,

Ne faire référence qu’au seul vocable « pentec6tisme » est des
plus significatif, car c’est un choix délibéré d’ordre théologique et
non sociologique, qui permet de focaliser sur une spiritualité qui est
ancrée dans le récit biblique de la Pentecdte (Actes 2), expérience
communautaire de 1’Esprit par excellence. Celui-ci se présente en

19 william W. Kay, with Kees Slijkerman, Raymond Pfister and Cornelis van der
Laan, « Pentecostal Theology and Catholic Europe », in European Pentecosta-
lism (Leiden/Boston : Brill, 2011), p. 324.

20 René Laurentin, Pentecétisme chez les catholiques : Risques et avenir (Paris :
Beauchesne, 1974), p. 13.

21 Andrea Damacena Martins, « Le pentecotisme catholique au Brésil : sa crois-
sance et ses courants » in Spiritus n° 216 (septembre 2014), pp. 307-317.

22 Journées d’études sur le théme « Viens, Saint-Esprit ! » organisées par le Centre

d’études pour la foi et la société de la Faculté de théologie de Fribourg, du 19 au

-I -I o 21 juin 2017. https://www.unifr.ch/glaubeundgesellschaft/fr/assets/public/files/
Flyers%20und%20Jahresberichte/RZ3_02_Studientage_2017_Leseflyer_F.pdf.



effet comme événement rassembleur pour une mission d’ouverture
au monde. C’est le point de convergence essentiel pour un mouve-
ment de I’Esprit a caractére universel qui, au-dela du seul monde juif,
aura pour vocation de marquer I’histoire de I’humanité tout entiere.

Une telle classification qui est davantage lisible et intelligible
permet une meilleure prise en considération du pluralisme penteco-
tiste, vu I’'usage aléatoire d’autres termes, qui peuvent avoir été retenus
ou non par les Eglises et ceuvres concernées a divers moments de leur
histoire et cela pour des raisons pas toujours évoquées clairement,
officiellement ou publiquement.

L'accueil du pentecétisme en terre protestante

Le pentecotisme moderne est manifestement né au début du
XXe siécle en terre protestante et ses racines les plus profondes sont
évangéliques (notamment piétistes et wesleyennes). Il est vrai que la
diversité des termes utilisés jusqu’a aujourd’hui?3 n’a pas toujours
permis d’identifier facilement différences et ressemblances entre
pentecdtistes et évangéliques?4. Diverses approches ont été utilisées
avec plus ou moins de succes pour décrire la nature de la relation
évolutive entre pentecotistes (protestants) et évangéliques (fonda-
mentalistes pour certains et en tout cas non charismatiques). Le voca-
bulaire et la terminologie en constante évolution associés aux diffé-
rents développements n’ont pas toujours apporté la clarté nécessaire.
Ces dernieres décennies, la généralisation d’une appellation plus géné-
rique et plus consensuelle au sein du pentecotisme protestant frangals
comme « Eglise évangélique », tout simplement, ou encore « Eglise

23 Parmi la terminologie utilisée : Mouvements pentecétistes et néo-pentecdtistes,
charismatique et néo-charismatique, renouveau, (différentes) vagues (successives)
ou encore communautés nouvelles.

24 Affiliée a la Fédération des Eglises du Plein Evangile en francophonie et membre
du Conseil national des évangéliques de France (CNEF), la méga-église « Porte
Ouverte Chrétienne de Mulhouse » illustre cette difficulté a trouver le descriptif
le plus approprié, car dans sa présentation sur son site internet (https://porte-
ouverte.com/qui-sommes-nous/), elle ne fait nullement mention des termes « pente-
cotiste » ou « charismatique », mais explicitement se revendique de la spiritua-
lité pentecdtiste-charismatique (« Le baptéme dans le Saint-Esprit est donné aux
croyants, et le Saint-Esprit agit par les dons spirituels, comme la guérison, la
prophétie, le parler en langues »). En Suisse, on notera aussi 1I’importance et
I’impact d’Eglises de type revivaliste au sein de la Fédération Romande des Eglises
Evangéliques (FREE), tel que le Gospel Center a Oron, qui s’identifie explicite-
ment au mouvement apostolique Gospel Wave (dédié a I’implantation de commu-
nautés nouvelles avec une spiritualité pentecotiste-charismatique — https://gospel-
wave.org/ministeres/).

111



112

protestante évangélique », a rendu plus difficile encore de relever le
caractere spécifique des unes et des autres. La facon de créer des sta-
tistiques a aussi montré 1’existence d’une certaine ambiguité métho-
dologique quant a I’analyse typologique pouvant étre retenue.

Il sera question ici a juste titre de pentecétisme protestant?s.
Le Pew Research Center parle ainsi de « pentecétistes dans la tradi-
tion évangélique26 ». A bien des égards, ces pentecdtistes ont dii faire
face a une vive opposition et a une hostilité de la part des autres évan-
géliques, fondamentalistes pour I’essentiel, dont ils étaient pourtant
issus?7. Au cours du siécle dernier, le pentecotisme et 1’évangélica-
lisme ont ainsi entretenu dans de nombreuses régions du monde, y
compris en Europe francophone, une relation complexe marquée par
des identités conflictuelles pouvant aller jusqu’a lancer 1’anatheme28,
Mais il faut penser que devoir « créer une identité par séparation29 »
a dans certains cas favorisé un exclusivisme créant la distance, qui
sera source de suspicion et de rejet.

On notera que c’est en terre baptiste que la pentecotisation du
protestantisme frangais laissera trés tot une empreinte toute particu-
liére. C’est a I’intérieur méme des Eglises de la Fédération des Eglises
Evangéliques Baptistes de France que dés les années 1930 la vague
pentecotiste sera ressentie — en quelque sorte un mouvement « charis-
matique » avant I’heure3? (avec un pentecotisme baptiste assumé) —

25 Celui-ci inclut un trés large éventail de confessions, dénominations et groupes allant
des Assemblées de Dieu aux baptistes charismatiques, en passant par les Tsiganes
pentecdtistes, la Fédération des Eglises du Plein Evangile en francophonie ou encore
les Eglises pentectistes issues plus particuliérement de I’immigration.

26 https://www.pewresearch.org/religion/religious-landscape-study/religious-family/
pentecostal-family-evangelical-trad/.

27 Dans ouvrage Mit folgenden Zeichen (1954), le pasteur pentecdtiste suisse Leonard
Steiner qualifiera les pentecotistes de fondamentalistes avec une différence (pp. 169
a182).

28 En Europe, la déclaration de Berlin (1909) entrera dans I’histoire comme une des
déclarations les plus virulentes s’opposant au pentecotisme et a ses manifesta-
tions, formulée par le courant piétiste (Gnadauer Verband) du protestantisme alle-
mand. Voir D. Paul Fleisch, Geschichte der Pfingstbewegung in Deutschland von
1900 bis 1950 (Marburg an der Lahn : Verlag der Francke-Buchhandlung, 1983),
pp. 109-116.

29 Jean-Daniel Pliiss, « Le culte pentecétiste : entre sources d’identité et défis contem-
porains » dans Le culte pentecétiste. Collection d’études pentecotistes n° 4, sous
la direction de Jean-Paul Boutinon et Romuald Hanss (Léognan : SFE, 2019),
p. 5.

30 I’approche chronologique traditionnelle anglo-saxonne des « quatre vagues »
pentecoOtistes successives situe habituellement le début des mouvements charis-
matiques dans les années 1960.



avec une grande ouverture a la manifestation de caractéristiques de
type pentecotiste dans la spiritualité baptiste. Ce ne sera pas le cas
pour tous les groupes baptistes francais, qui pour certains réagiront
sur un ton tres hostile avec des propos anti-pentecétistes extréme-
ment agressifs3l. Dans une moindre mesure, on trouvera aussi a partir
des années 1970 un nombre croissant de pasteurs et de membres ayant
vécu I’expérience pentecdtiste dans les autres Eglises protestantes
(réformée et luthérienne, par exemple), sans pour autant les quitter.

Au fur et a mesure que les pentecétistes protestants et les (autres)
évangéliques interagissaient de maniére significative, les adversaires
de la foi d’hier sont devenus progressivement des partenaires de la
foi. C’est donc longtemps un rapport de « fréres ennemis » que tout
semble opposer avant d’entretenir une bonne relation de « cousinage »
de plus en plus amicale. Il s’agissait de pouvoir se distinguer sans
avoir a s’exclure. Ce sera chose faite avec ’institutionnalisation de
ce mouvement de rapprochement.

La nouvelle alliance entre
pentecotistes et évangéliques francais

Le Conseil National des Evangéliques de France (CNEF),
fondée en 2010, est une alliance évangélique nationale affiliée a
I’ Alliance évangélique mondiale et I’ Alliance évangélique européenne,
qui a joué un role majeur dans le rapprochement entre pentecotistes
(protestants) et évangéliques. Le CNEF affirme représenter plus de
70 % des Eglises protestantes évangéliques de France avec 34 unions
d’Eglises réparties dans quatre poles différents, dont la moitié est
pentecdtiste-charismatique32. Les Assemblées de Dieu, une des prin-
cipales composantes du pentecotisme protestant avec 530 Eglises
membres en 2023 (sans compter plusieurs unions apparentées se trou-
vant en Métropole et dans certains départements et régions d’Outre-
mer), constituent le pole numériquement le plus important (P6le ADD),
alors que neuf autres unions d’Eglises de moindre taille forment un
pole désigné « pentecétiste charismatique33 ». La plupart des unions

31 Sébastien Fath, « Baptistes et pentecdtistes en France, une histoire paralléle ? » dans
Bulletin de la Société de I’Histoire du Protestantisme Frangais, juillet-septem-
bre 2000, pp. 523-567.

32 https://www.lecnef.org/page/170867-le-cnef. Consulté le 4 février 2024.

33 Calvary Chapel France, Eglise apostolique, Entente et coordination des ceuvres
chrétiennes, Ensemble dans la mission apostolique, Fédération des Eglises et
communautés baptistes charismatiques, Fédération des Eglises du Plein Evangile
en Francophonie, Nouvelles frontiéres France, Union d’Eglises missionnaires,
Union nationale des Eglises pentecétisantes indépendantes.

113



d’Eglises pentecotistes-charismatiques affiliées a la Fédération Protes-
tante de France (FPF) ne sont pas membres du CNEF et ne se retrou-
vent donc pas dans le « pole évangélique FPF ». Exception notoire
est la Communion des Eglises de I’Espace Francophone (CEEF) —aussi
appelée Eglises du Réseau Nouvelles Connexions (avec 62 Eglises
membres). A cela s’ajoute sur la page du site internet du CNEF une
liste non exhaustive mentionnant au moins une dizaine d’unions
d’Eglises pouvant étre considérées comme pentecdtistes-charisma-
tiques, dont la Mission Evangélique des Tziganes de France (avec
214 Eglises membres), I’Union des Eglises protestantes Foursquare
France (avec 24 Eglises membres), 1’Union de I’Eglise de Dieu en
France (avec 19 Eglises membres), et I’Union d’ Assemblées Protes-
tantes en Mission (avec 19 Eglises membres), qui ont toutes comme
particularité d’étre membres de la FPF, mais pas du CNEF34 ». Le
CNEF publie sur son site des statistiques pour 2023 faisant état de
745 000 protestants évangéliques pratiquants réguliers en France35.
Celles-ci ne font aucune distinction entre évangéliques incarnant la
spiritualité pentecdtiste et les évangéliques s’identifiant a d’autres
tendances (non pentecotiste-charismatique). Méme sans avoir des
indications chiffrées concernant le nombre d’adeptes des différentes
unions d’Eglises, le nombre des lieux de culte a lui seul indique clai-
rement que les pentecotistes protestants forment la force dominante
du CNEF.

Une spiritualité pentecotiste
en quéte de réflexion théologique

Le protestantisme est loin de représenter une réalité monoli-
thique, car les identités polarisantes ont été liées a une grande diver-
sité théologique et a de nombreuses divisions ecclésiastiques, aussi
bien au sein du pentec6tisme que de 1’évangélicalisme. Ceci dit, alors
que ce dernier se distingue par différents courants théologiques parta-
geant un certain nombre de marqueurs communs36, on peut se poser
la question si le pentec6tisme — du moins en Europe francophone — a
véritablement une théologie en tant que tel. Le théologien penteco-
tiste suisse Jean-Daniel Pliiss observe que les liens fraternels avec le

34 https://www.eglises.org/poles/. Consulté le 4 février 2024.

35 https://www.lecnef.org/page/445846-cartes-et-statistiques.

36 Selon I’historien britannique David Bebbington, 1’identité évangélique se distingue
par le biblicisme, le crucicentrisme, la conversion et I’engagement. Voir Sébastien

-I -I 4 Fath, Du ghetto au réseau : Le protestantisme évangeélique en France 1800-2005
(Geneve : Labor et Fides, 2005), p. 23.



monde évangélique n’ont en tout cas pas favorisé le développement
d’une théologie pentecotiste a proprement parler3?.

Il est a noter que pendant pres d’un siécle d’histoire, le pente-
cOtisme protestant de 1’espace francophone européen n’a pas privilégié
les études théologiques (enseignement supérieur)38 et n’a pas cherché
a établir en Europe une faculté de théologie pentecdtiste-charisma-
tique de langue frangaise39. Les candidats au ministére pastoral dans
les Eglises pentecdtistes en Europe francophone peuvent suivre en
langue francaise une formation académique en théologie de type
évangélique (de niveau post-secondaire ou universitaire avec 1’obten-
tion d’un bachelor ou master en théologie) en optant pour un institut
de théologie évangélique en France (la Faculté Libre de Théologie
Evangélique de Vaux-sur-Seine ou la Faculté Jean Calvin d’Aix-en-
Provence) ou en Suisse (la Haute Ecole de théologie de Saint-Légier,
HET-PRO, fondée en 201740),

On ne s’étonnera pas vraiment de I’absence de traité de théo-
logique pentecotiste en frangais, contrairement au monde anglophone#,
mais par contre on trouvera une lecture sociologique du pentecotisme,

37 « ... La confrérie avec le mode évangélique ralentit le développement d’une théo-
logie pentecdtiste indépendante », Pliiss, p. 6.

38 La situation de I’enseignement biblique et théologique pentecétiste en Afrique
francophone est complétement différente. Le service africain de formation théo-
logique (SAFT) liste sur sa page internet non seulement un grand nombre d’écoles
et d’instituts bibliques, mais spécifiquement quatre Facultés de Théologie des
Assemblées de Dieu (Burkina Faso, Céte d’Ivoire, République Démocratique du
Congo et Togo) offrant Bachelor (licence) et Master en théologie : https://afri-
caatts.org/fr/bible-schools/ (consulté le 9 mai 2024). Il existe aussi un Séminaire
théologique panafricain (Lomé, Togo) d’orientation pentecdtiste, mandaté par
I’Alliance des Assemblées de Dieu d’ Afrique (AADA) pour proposer aux Assem-
blées de Dieu d’Afrique un programme de doctorat (PhD et DMin) « afin d’offrir
la meilleure formation théologique possible sur le continent africain » (voir
point V./G. de Constitution et Réglement de I’AADA, 1¢" mars 2013).

39 Exception faite du Continental Theological Seminary (affilié aux Assemblées de
Dieu des Etats-Unis d’Amérique) qui a une section francophone, mais dont seul
le programme de Master en théologie (Etudes évangéliques et pentecotistes) en
langue anglaise est accrédité par les autorités belges compétentes (Ministre belge
de I’Education en Flandres). Cette reconnaissance académique ne s’applique pas
au programme proposé en francais.

40 La HET-PRO prendra la succession de I’Institut Biblique et Missionnaire Emmaiis
(1926-2016). Elle est I’aboutissement d’un projet émanant d’un groupe de travail
de pasteurs et théologiens réformés et évangéliques.

41 C’est dans les années soixante que les premiers universitaires pentecotistes nord-
américains a obtenir des doctorats en théologie et c’est en 1970 que fut fondée
aux Etats-Unis la Société pour les études pentecdtistes (Society for Pentecostal
Studies). Cf. Christopher A. Stephenson, « Pentecotisme, théologie universitaire

-»

115



qui I’examine avec rigueur en tant que phénomene religieux42. S’aidant
de structures tres diverses, le pentecdtisme serait-il moins une théo-
logie qu’une spiritualité orientée vers I’expérience de la présence de
Dieu par I’intermédiaire du Saint-Esprit ? Dans un numéro spécial de
la revue ISTINA traitant des « Aspects de la théologie pentecotiste43 »,
le théologien pentecdtiste d’origine allemande, Wolfgang Vondey,
reconnait que « la théologie pentecotiste est issue du besoin de racon-
ter les expériences de 1’ceuvre salvifique de Dieu en Christ et dans le
Saint-Esprit, et de le faire en termes qui tiennent compte des expériences
des fideles plut6t que des formulations officielles de la doctrine44 ».
Vondey reste persuadé qu’en dépit d’un scepticisme tres répandu quant
a la question de savoir si la théologie pentec6tiste représente une véri-
table tradition théologique, il existe bel et bien pour lui une théologie
pentecotiste distincte des autres traditions chrétiennes, considérant
que celle-ci s’est manifestée des le début des réveils pentecotistes
modernes qui ont eu lieu dans le monde entier au tournant du ving-
tieme siecle45.

Fort est de constater que le dénominateur commun a tout pente-
cotisme a toujours clairement été sa spiritualité et I’importance accor-
dée a I’expérience de la foi, et non pas sa théologie. On comprendra
aisément pourquoi le pentecotisme adoptera tout naturellement la ou
les théologies de la tradition chrétienne qu’il c6toie et dans laquelle
il se manifeste : une théologie qui sera protestante (évangélique par
défaut ?), catholique, anglicane ou orthodoxe, selon le cadre corres-
pondant. Quand méme il y aurait une théologie de 1’Esprit, elle sera
protestante, catholique, anglicane ou orthodoxe avec les amende-
ments qui s’imposent, le cas échéant, au vu de 1’expérience pente-
cotiste.

Dans sa quéte de réflexion théologique, le pentecotisme protes-
tant a opté pour une démarche méthodologique se traduisant le plus
souvent en termes de théologie systématique plus ou moins dépen-

et cecuménisme : une introduction interprétative », ISTINA 57, n° 4 (Octobre-
décembre 2012), p. 365.

42 Yannick Fer, Sociologie du Pentecétisme. Paris : Karthala, 2022.
43 Toutes les contributions sans exception sont traduites de 1’anglais.

44 Wolfgang Vondey, « La théologie pentecétiste selon une perspective cecumé-
nique : Défis et opportunités pour son intégration » dans ISTINA 57, n° 4 (Octobre-
décembre 2012), p. 376.

45 Wolfgang Vondey, « Pentecostal Theology » dans St Andrews Encyclopaedia of

-I -I 6 Theology, publié en ligne 26 janvier 2023. https://www.saet.ac.uk/Christianity/
PentecostalTheology.



dante de la scolastique protestante48, mais aussi sous forme de théo-
logie biblique soucieuse d’identifier chronologiquement les diffé-
rentes étapes de I’histoire du salut4?. Pour mettre en valeur son orien-
tation premiére, il se revendique volontiers d’une spiritualité-comme-
théologie (spirituality-as-theology48), capable d’élaborer et de facon-
ner de facon créative une théologie en mouvement qui traduit toujours
et a nouveau la foi exprimée.

Une spiritualité pentecétiste avec une théologie
évangélique a contours variables

En Europe francophone non plus, le pentec6tisme n’a jamais été
une spiritualité désincarnée. La théologie pentecotiste en milieu protes-
tant est en fait a la base une théologie évangélique avec quelques
nuances nécessaires, adjonctions ou soustractions, qui se sert large-
ment de tous les registres de 1’évangélicalisme pour interpréter
I’expérience pentecotiste-charismatique4d. « Les pentecdtistes inte-
grent de nombreux aspects de la théologie protestante : I’Ecriture
seule, le Christ seul, la foi seule, la grace seule... », fait remarquer
le théologien pentecdtiste nord-américain Amos Yong, au point qu’il
parlera méme d’« un certain alignement des pentecétistes sur les évan-
géliques5? » — une observation qu’il fait pour les pentecotistes protes-
tants aux Etats-Unis®1, mais qui n’est pas moins vraie dans le contexte

46 Christopher A. Stephenson, Types of Pentecostal Theology: Method, system, Spirit
(Oxford : Oxford University Press, 2013), p. 111.

47 Roger Stronstad, A Pentecostal Biblical Theology: Turning Points in the Story of
Redemption. (Cleveland, TN : CPT Press, 2016), p. 1-4.

48 Martina Bjorkander, Worship, Ritual, and Pentecostal Spirituality-as-Theology:
A Rhythm That Connects Our Hearts with God. Global Pentecostal and Charis-
matic Studies, vol. 48 (Leiden : Brill, 2024), p. 37.

49 Le pentecétisme catholique s’exprime ainsi tout naturellement en termes de théo-
logie catholique pour décrire et interpréter une méme expérience de 1’Esprit aux
caractéristiques similaires ou avoisinantes. C’est ainsi que la synthése historique
et théologique en trois tomes du cardinal Yves Congar, Je crois en I’Esprit Saint (4¢
édition, Cerf, 2012) reste une ressource inégalée pour le mouvement charisma-
tique catholique, qui n’a pas son pareil dans le protestantisme. Déja en 1949, Congar
constate un manque de pneumatologie dans le domaine théologique. Il publiera le
premier volume de sa pneumatologie sur I’expérience de I’Esprit en 1979.

50 Serge Carrel, « Le théologien pentecétiste Amos Yong dessine 1’apport de son
mouvement au christianisme global, » lafree.info, https://lafree.ch/info/le-theo-
logien-pentecotiste-amos-yong-dessine-l-apport-de-son-mouvement-au-christia-
nisme-global [consulté le 9 février 2024].

51 Dans la littérature anglo-saxonne, il est souvent fait mention de « Pentecotisme clas-
sique » pour désigner ce que le présent article appelle « Pentec6tisme protestant ».

117



118

européen. Wolfgang Vondey fait partie de ces théologiens penteco-
tistes qui ont repris comme point de départ de leur réflexion théolo-
gique le modéle du quadruple Evangile du pasteur évangélique Albert
Benjamin Simpson (1843-1919), le fondateur de 1’ Alliance Chré-
tienne et Missionnaire>2. Ce modele théologique évangélique exprime
la logique caractérisée des différentes combinaisons qu’on peut trouver
dans la théologie pentecotiste protestante53. C’est sur lui qu’on a greffé
une doctrine pentecdtiste du Plein Evangile en rajoutant un cinquiéme
pilier qui sert de trait d’union entre la sotériologie et 1’eschatologie
pentecotistes : salut, sanctification, baptéme de I’Esprit, guérison
divine et parousie54.

Le pentecotisme protestant francais et son corps pastoral ont
toujours été caractérisés par un pragmatisme prononcé et le souci
permanent de I’efficacité, ce qui a grandement freiné son intérét pour
la réflexion théologique, et donc pour la formation théologique,
souvent jugée trop théorique et abstraite. L.a question de savoir si la
théologie, en tant que discipline universitaire, doit étre traitée comme
une amie ou une ennemie, reste a bien des égards un dilemme non
résolu dans beaucoup d’Eglises de type pentecdtiste-charismatique.
La réflexion théologique de niveau universitaire en milieu pente-
cotiste est aujourd’hui une aspiration bien réelle dans certaines déno-
minations, mais elle reste encore 1’occupation d’une minorité, pour
ne pas dire d’une élite. Si les publications existantes restent rares et
ne représentent pas forcément une ligne officielle, elles ont au moins
le mérite d’exister. Ce souci grandissant de formation académique
s’est traduit ces derniéres années par plusieurs initiatives de formation
théologique francophones en ligne de sensibilité pentecdtiste-charis-
matique, et le fait que celles-ci semblent connaitre un franc succes
atteste qu’elles sont en bonne voie de développement, méme si on
peut regretter que leur orientation s’inscrive pour I’heure dans une
matrice strictement évangélique. S’interroger si les théologiens pente-
cotistes (pas seulement francophones !) ont le potentiel ou non de
faire de la théologie autrement reste une question qui attend une
réponse (voir ma proposition dans mon dernier point).

52 A.B. Simpson, L’Evangile dans sa Plénitude : Jésus-Christ Sauveur, Sanctifica-
teur, Guérisseur, Roi (Camp Hill, PA : Christian Publications, 1984), pp. 1-76.
53 Donald W. Dayton, Theological Roots of Pentecostalism (Grand Rapids, MI :

Francis Asbury Press, 1987), pp. 21-22.
54 Wolfgang Vondey, Pentecostal Theology: Living the Full Gospel (London : T &
T Clark, 2017), p. 131.



Spiritualité pentecotiste et théologie évangélique
a la croisée des chemins

Tout en s’opposant fermement aux principales caractéristiques
du pentecotisme, telles que le baptéme du Saint-Esprit en tant que
seconde expérience, postérieure a la conversion, la glossolalie (ou
parler en langues, défini comme étant le signe initial du baptéme de
I’Esprit), la prophétie (message ciblé de la part de Dieu pouvant étre
adressé a des individus ou a toute une communauté) ou encore la guéri-
son divine (comme partie intégrante du salut, comprise dans le sacri-
fice expiatoire du Christ), I’évangélicalisme n’a pas pu résister a I’attrait
de la spiritualité pentecdtiste. Mis a part sa dimension charismatique
et I’accent mis sur les dons spirituels, la spiritualité pentecGtiste met
en valeur la catharsis, la libération d’émotions précédemment refoulées,
telles que la joie ou la tristesse, émotions pleinement acceptées et
encouragées. Mais il y a avant tout 1’expérience (spontanée) de la
présence de Dieu a travers le Saint-Esprit, qui pour un nombre gran-
dissant de chrétiens est devenue une réalité fraiche et nouvelle au-dela
des frontieres ecclésiales. L’évolution des chceurs et cantiques et de la
musique chrétienne contemporaine dans la louange collective lors des
célébrations dominicales a été trés largement influencée par le monde
pentecGtiste-charismatique anglo-saxon, d’abord avec les recueils
J’aime I’Eternel de Jeunesse En Mission (organisation fondée par le
pasteur pentecOtiste nord-ameéricain Loren Cunningham, issu des
Assemblées de Dieu des Etats-Unis), puis tout particuliérement avec
le développement international d’Eglises pentecdtistes telles que Hill-
song (Sidney, Australie) et Bethel (Redding, Californie, Etats-Unis),
sans oublier pour autant un certain nombre d’auteurs-compositeurs
francophones.

La théologie évangélique a été remise en question a bien des
égards par la spiritualité pentecdtiste, comme par exemple, I’expres-
sivité émotionnelle, la gestuelle, le sentiment d’une habilitation spon-
tanée par I’Esprit, en particulier a travers la démocratisation et le carac-
tére participatif du culte collectif55, qui met 1’accent sur la présence
imminente du divin et sur son intervention transformatrice. D’autre
part, la spiritualité pentecotiste a été continuellement remise en ques-
tion par la théologie évangélique et ses divers systemes théologiques
(par exemple, le fondamentalisme, le dispensationalisme, ou encore

55 Peter Zimmerling, « Adoration et expérience de I’Esprit dans le culte : La commu-
nion dans I’Esprit — De la compréhension charismatique du culte », Fascinant
Saint-Esprit : Les défis de la spiritualité charismatique, sous la direction de Michel
Sommer (Charols : Excelsis, 2008), pp. 77-88.

119



120

le néo-calvinisme), étant donné qu’ils constituent le berceau dans
lequel le pentecotisme protestant est implanté et qui continue de définir
pour I’essentiel son credo et ses doctrines cardinales. Ce sont les carac-
téristiques distinctives du dispensationalisme, notamment colportées
au travers de I’édition francaise de la Bible Scofield (1975), qui servi-
ront de base doctrinale au pentecotisme francophone. Ce sera long-
temps sa seule grille de lecture des Saintes Ecritures et tout particu-
lierement des prophéties bibliques portant sur la fin des temps, et il
s’accommodera de ses théses cessasionistes et de ses propos peu
flatteurs relatifs a 1’exercice du parler en langues58.

Comme les études sur le pentec6tisme en Europe francophone
sont essentiellement de nature historique ou sociologique, on est en
droit de se poser la question : existe-t-il une théologie pentecétiste
en Europe francophone ? La réflexion théologique au sein du pente-
cotisme protestant francophone s’inscrit généralement dans le cadre
des catégories évangéliques, et sa raison d’étre dépasse rarement le
cadre de I’apologétique et de I’endoctrinement (1égitimation de ce
que I’on croit étre la seule et unique compréhension de la vérité évan-
gélique) et de la justification des modeles existants de la pratique
pentecotiste.

Contours d’'une théologie pentecétiste-
charismatique pour le XXIe siecle

Est-il possible de concevoir en Europe francophone la théolo-
gie pentecOtiste autrement qu’au travers d’un prisme confessionnel,
qu’il soit protestant évangélique ou catholique romain ? On peut aussi
se poser la question, a savoir si théologie pentecdtiste il y a, si celle-
ci sera forcément une théologie « dogmatique » ou « systématique »,
selon I’appellation retenue, c’est-a-dire une discipline de synthése,
apologétique et/ou kérygmatique, validée par un corps ecclésial ou
non, qui cherche a définir le sens et a établir la cohérence de la foi
chrétienne pour aujourd’hui en termes d’énoncé doctrinal par regrou-
pement thématique.

L’esquisse d’une véritable théologie pentecGtiste-charisma-
tique, qui soit confessionnellement indépendante, pourrait se conce-
voir comme |’élaboration d’une théologie multi-dimensionnelle, qui
par son unique combinaison serait a la fois biblique, expérientielle,
historique, cecuménique, contextuelle et interdisciplinaire, centrée

56 «Un désir excessif de parler en langues est une marque d’enfance spirituelle ».
Edition francaise de la Bible Scofield (1975), p. 1312, note 1.



sur le Christ, ceuvre créative émanant de 1’Esprit-Saint pour en faire
une théologie dialogique pour laics accessible a tous.

1

. Une théologie biblique :

Comment méditer, lire et étudier 1’Ecriture ?

. Une théologie expérientielle :

Comment comprendre 1’expérience de sa foi ?

. Une théologie historique :

Comment apprécier la (les) tradition(s) ecclésiale(s) ?

. Une théologie eecuménique :

Comment acquérir des compétences cecuméniques ?

. Une théologie contextuelle :

Comment se situer dans son environnement culturel ?

. Une théologie interdisciplinaire :

Comment intégrer une perspective multiple ?

. Une théologie centrée sur le Christ :

Comment apprendre de Jésus ?

. Une théologie pneumatologique :

Comment démontrer un style de vie rempli de I’Esprit ?

. Une théologie pour les laics :

Comment penser théologiquement en tant que croyants ?

10. Une théologie dialogique :

Comment donner du sens a la conversation ?

Tenter d’expliquer comment une telle théologie pentecdtiste-
charismatique pourrait se conjuguer nécessitera un traitement a part
dans un autre article. Quoi qu’il en soit, elle ne saurait étre un produit
final, mais un voyage communautaire participatif avec des réponses
en cours d’élaboration pour tenter de répondre aux questions les plus
difficiles d’aujourd’hui.

121






