
La pentecôtisation  
de l’évangélicalisme  
et l’évangélicalisation  
du pentecôtisme 
De la mésentente  
à la bonne entente –  
Une mosaïque d’identités conflictuelles 
à la croisée des chemins  
au sein du protestantisme  
en Europe francophone 

 
 Il y a parfois des néologismes qui peuvent s’imposer pour clarifier 

le discours tout comme il y a des néologismes inutiles qui ne font que 
gêner le discours. Les mots « pentecôtisation » et «  évangélicalisation » 
utilisés dans cet article ne sont pas si nouveaux que ça et font – il faut 
l’espérer – plutôt partie de cette première catégorie. Mais une défi­
nition claire et simple est à ce stade nécessaire. Il s’agit ici de la ren ­
contre de deux mondes suffisamment différents pour les distinguer. 
Il y a les mouvements pentecôtistes et charismatiques d’un côté, 
mettant tous de quelque manière l’accent sur la participation à la vie 
de l’Esprit, qui font partie désormais du paysage religieux de la plupart 
des traditions ecclésiales chrétiennes, anciennes et nouvelles1, et il y 
a les Églises et œuvres évangéliques de l’autre (quelquefois appelés 
évangélisme2), se distinguant par le rôle central d’une conversion 
personnelle et délibérée à Jésus­Christ, qui eux représentent des confes­
sions et organisations souvent associées à divers réveils spirituels 

105
1 Anne E. Dyer, « Introduction » dans European Pentecostalism, sous la direction de 
William K. Kay et Anne E. Dyer (Leiden : Brill, 2011), pp. 1­15. 

2 https://www.universalis.fr/encyclopedie/evangelisme­et­eglises­evangeliques/. 

#okhma 127/2025, pp. 105-121

par Raymond 
PFISTER, 

professeur associé en 
théologie pratique et 
directeur de thèse au 

Trinity Graduate 
School, Ellendale, 

Dakota du Nord 
(États­Unis)

009-Pfister km_Mise en page 1  16/04/2025  14:15  Page 105



protestants3. Ils partagent une histoire complexe empreinte de simi­
litudes et de dissimilitudes, souvent marquée par un militantisme qui 
n’est pas resté sans conséquence sur l’un comme sur l’autre. Cette 
 inter action et ce jeu d’influence méritent une véritable réflexion théo­
logique.  

Pour une approche plus englobante  
du pentecôtisme 

L’apport en la matière du monde académique de l’espace fran­
cophone s’est surtout distingué par un ensemble d’études historiques, 
sociologiques ou anthropologiques. Cédric Mayrargue, spécialiste de 
la sociologie des recompositions religieuses et de la sociologie poli­
tique du religieux en Afrique subsaharienne, parle d’une « volonté de 
pentecôtisation de la société4 ». Le sociologue des religions Jean­Paul 
Willaime a développé dans divers articles des analyses concernant ce 
qu’il appelle l’« évangélicalisation sociologique » du christianisme 
pour désigner l’influence de la sensibilité évangélique (parti culière­
ment ancrée dans le monde anglo­saxon5), que l’on retrouve notam­
ment au sein du protestantisme français6. 

C’est en relevant la vitalité de la version pentecôtiste (en parti­
culier) du protestantisme évangélique, que Valérie Aubourg, ethno­
logue et professeure de l’Université Catholique de Lyon, est amenée 
à souligner la signification de l’« évangélicalisation » au sein du catho­
licisme, un phénomène où se dissipe progressivement la frontière 
entre pratiques évangéliques et renouveau charismatique7. Aubourg 
préfère parler de la « charismatisation » du christianisme8, plutôt que 

106

3 Christophe Sinclair, « Introduction : définition et historique » dans Actualité des 
protestantismes évangéliques, sous la direction de Christopher Sinclair (Stras­
bourg : Presses Universitaires de Strasbourg, 2002), pp. 7­25. 

4 Cédric Mayrargue, Les dynamiques paradoxales du pentecôtisme en Afrique subsa­
harienne. Note de l’Institut français des relations internationales, Ifri Programme 
« Afrique subsaharienne » (avril 2008), p. 16. https://www.ifri.org/sites/default/files/ 
atoms/files/dynamiques_paradoxales_pentecotisme_afrique_mayrargue_2008.pdf. 

5 Historiquement, l’apport évangélique anglo­saxon inclut autant des figures nord­
américaines (États­Unis) qu’européennes (Grande­Bretagne). 

6 Jean­Paul Willaime. Les Protestants en France, une minorité active. Fondapol 
(mars 2021), p. 18. https://www.fondapol.org/app/uploads/2021/03/fondapol­etude­
jean­paul­willaime­les­protestants­en­france­une­minorite­active­03­2021.pdf 

7 Valérie Aubourg, Réveil catholique, emprunts évangéliques au sein du catholi­
cisme (Genève : Labor et Fides, 2e éd., 2024), pp. 14, 20, 23, 156, 188, 303, 304, 
315, 317, 322, 325. 

8 Ibid., p. 24. 

009-Pfister km_Mise en page 1  16/04/2025  14:15  Page 106



de pentecôtisation. D’ailleurs, le Parcours Alpha, un outil d’évangé­
lisation qui en France tient une place particulière en milieu catholi que 
depuis 1998 et qu’elle présente avec beaucoup de détails dans son 
ouvrage, est issu d’une paroisse anglicane charismatique à Londres, 
la Holy Trinity Brompton, qui fait partie du courant évangélique angli­
can (Low Church). Au vu de son accent sur le baptême dans le Saint­
Esprit, il n’est pas étonnant cependant que pour Aubourg, Alpha est 
un programme d’initiation chrétienne qui « s’apparente au  pente ­
côtisme9 ». 

Il ne s’agit nullement de nier l’importance ou l’utilité de toutes 
ces études, mais celles­ci ne peuvent se substituer au regard distinc­
tif du théologien et donc de la lecture qui lui est propre. Quand on 
parle de pentecôtismes au pluriel, ce n’est pas seulement pour relever 
son caractère transnational, mais aussi la nature transconfessionnelle 
d’une diversité de mouvements qui se sont à différents degrés  implantés 
dans toutes les grandes familles chrétiennes (catholicisme, orthodoxie, 
anglicanisme et protestantisme) et au­delà. Si l’évangélicalisme ne 
manque pas de diversité non plus à l’échelle mondiale, il trouve sans 
nul doute son ancrage au sein des confessions ecclésiales issues, direc­
tement ou indirectement, de la Réforme protestante du XVIe siècle. 
L’historien Sébastien Fath valide pour 2021 des statistiques évangé­
liques globales faisant mention de 665 millions d’adeptes dans le 
monde, chiffre qui inclut sans distinction les pentecôtistes (protes­
tants ?)10. Le centre de recherche nord­américain Center for Global 
Christianity, affilié au séminaire évangélique Gordon­Conwell (situé 
à South Hamilton, état du Massachusetts) continue quant à lui de 
 distinguer entre évangéliques (plus de 413 millions mi­2024, près de 
621 millions en 2050) et pentecôtistes/charismatiques (plus de 
683 millions mi­2024, plus d’un milliard d’ici 2050) dans la publica­
tion annuelle de ses statistiques pour 202411. 

Pour une différenciation théologique  
du pentecôtisme 

Dans le monde académique francophone, on retrouve les  classi ­
fications des mouvements pentecôtistes et charismatiques  empruntées 
à la littérature de langue anglaise. Cela a conduit à un schéma  narratif 

107

9 Ibid., pp. 277­278. 
10 http://blogdesebastienfath.hautetfort.com/media/01/02/2438635067.pdf. 
11 https://www.gordonconwell.edu/center­for­global­christianity/resources/status­

of­global­christianity/. 

009-Pfister km_Mise en page 1  16/04/2025  14:15  Page 107



marqué par un certain nombre de récits choisis, pouvant conduire à 
des simplifications abusives, voire même à une ritualisation du discours 
historique utilisé. L’histoire n’est­elle jamais qu’à deux doigts de la 
fiction ? Le philosophe et historien Robin G. Collingwood parle de 
fiction issue d’un imaginaire collectif, qui rendrait possible la repro­
duction du passé dans le présent12. En empruntant une histoire écrite 
« ailleurs » pour justifier ici et maintenant un récit prédéterminé, ne 
s’invente­t­on pas son passé ? 

En faisant d’Azusa Street le berceau par excellence du pente­
côtisme au niveau mondial, y compris donc du pentecôtisme fran­
çais, une volonté d’uniformiser l’histoire ne prend­elle pas le risque 
d’adopter des raccourcis historiques pourtant difficiles à justifier ? 
L’étude historique peut se transformer en hagiographie (un récit certes 
bien intentionné, mais exagérément flatteur !) dans le but de mono­
poliser le sujet13. Tant par leur ancienneté que par leur forte implan­
tation sur l’ensemble du territoire français, les Assemblées de Dieu 
de France (ci­après ADD) s’imposeront dans l’histoire du pentecô­
tisme français comme une « dénomination de référence14 », alors 
même que celui­ci se diversifiera et que d’autres expressions du pente­
côtisme français ou francophone verront le jour15. Les vicissitudes 
de l’histoire qui ont changé le paysage religieux de la France marque­
ront les esprits et feront en sorte que ADD et pentecôtisme devien­
dront des synonymes pour de nombreuses personnes en Europe fran­
cophone. D’autres mouvements choisiront d’adopter, le cas échéant, 
une terminologie différente, en utilisant d’autres vocables tels que 
« pentecôtisant » en Suisse romande. C’est ainsi, par exemple, que 
le pentecôtisme alsacien à ses origines sera considéré comme pas 

108

12 Jeffrey Andrew Barash, « Qu’est­ce que la ‘réalité’ du passé historique ? Réflexions 
à partir de la théorie de l’histoire chez Paul Ricœur », Le Télémarque 2017/1 
(N° 51), p. 96. 

13 Une thèse de doctorat sur l’histoire du Mouvement de Pentecôte en France soute­
nue en 1973 illustre une telle démarche, où pentecôtisme français rime avec 
Assemblées de Dieu de France. Cf. George R. Stotts. Le Pentecôtisme au pays 
de Voltaire, Grézieu­la­Varenne : Association Viens et Vois, 1981. 

14 Thibaud Lavigne, « L’identité pentecôtiste à l’épreuve de la diversité » in L’iden­
tité pentecôtiste, sous la direction de Jean­Claude Boutinon. Collection d’études 
pentecôtistes n° 1 (Léognan : SFE, 2013), p. 106. 

15 Si on trouve aussi les Assemblées de Dieu francophones en Belgique (une ving­
taine en Wallonie et région bruxelloise), on n’en trouve que quatre en Suisse 
romande (dont trois dans le seul canton de Genève). En Suisse romande, le mouve­
ment pentecôtiste protestant est davantage représenté par l’Union des Eglises 
Évangéliques de Réveil et par les Eglises Évangéliques Apostoliques (renommé 
MouvementPlus, voir Constitution publiée en juin 2022). 

009-Pfister km_Mise en page 1  16/04/2025  14:15  Page 108



« vraiment » pentecôtiste par certains pionniers des ADD, car trop 
différent d’eux dans leur théologie et leur ecclésiologie16. Il faut pré ­
ciser néanmoins, que cela ne signifie nullement qu’il existe aujourd’hui 
une telle revendication. Si l’histoire laisse effectivement ses marques, 
elle ne définit pas le futur. 

Le langage religieux utilisé a toujours un contexte historique. 
C’est ainsi que la terminologie dominante actuelle parle de pentecô­
tisme classique17 pour se référer au pentecôtisme protestant. En fait, 
c’est Kilian McDonnell (1921­), théologien catholique nord­améri­
cain, qui en 1976 s’est servi d’une telle désignation quelque peu nébu­
leuse – aujourd’hui pourtant largement repris malgré son  imprécision 
dans bien d’autres langues que l’anglais – pour identifier ces pente­
côtistes protestants nord­américains avec lesquels le Conseil Ponti­
fical pour la promotion de l’unité des chrétiens avait amorcé un 
dialogue. À l’origine, une telle définition avait pour but de clarifier le 
profil des interlocuteurs pentecôtistes protestants, mais elle se révé­
lera être inadéquate dès le départ, car trop inclusive pour les uns et 
trop exclusive pour les autres18. 

Nous devons reconsidérer l’importance de l’évaluation critique 
du langage que nous utilisons pour définir qui nous sommes. Nous 
utilisons tous des étiquettes. Nous l’avons toujours fait, mais il ne 
s’agit pas d’une science exacte – précise, exacte et définitive – impli­
quant qu’il ne serait pas permis de remettre en question un choix 
spécifique de mots. En utilisant des expressions telles que « pente­
côtisme classique », certaines dénominations protestantes pentecô­
tistes tentent, consciemment ou non, de s’approprier ce qu’est « réel­
lement » l’identité pentecôtiste et la manière dont elle devrait être 
comprise et formulée théologiquement. Toutes les autres expressions 
ecclésiales protestantes pentecôtistes seraient considérées comme 
plus ou moins éloignées de ce que le pentecôtisme est « réellement » 
ou devrait être. Elles sont ce que l’on peut appeler différentes, mais 
elles ne sont certainement pas « classiques ». On pourrait faire la même 
remarque à propos de l’utilisation d’expressions telle que « églises 
historiques » (en référence à des édifices religieux séculaires ou à des 
églises ayant un patrimoine important), ce qui suggérerait implicite­

109

16 Raymond Pfister, Soixante ans de pentecôtisme en Alsace (1930­1990) : une 
approche socio­historique, Études d’histoire interculturelle du christianisme 93 
(Frankfurt am Main : Peter Lang, 1995), pp. 94­95. 

17 Michel Mallèvre, Les évangéliques (Paris : Éditions jésuites, 2015), p. 26. 
18 Cecil M. Robeck, « The Current Status of Global Pentecostalism: A Brief Over­

view », Global Christian Forum Committee meeting, Istanbul Turkey, January 
2011. 

009-Pfister km_Mise en page 1  16/04/2025  14:15  Page 109



ment que crédibilité et légitimité seraient proportionnelles à l’ancien ­
neté constatée. 

Mais l’attitude « nous étions là avant vous » n’est­elle pas très 
problématique, voire très inquiétante ? Avec une telle perception de 
soi, l’évaluation de ce qui est différent peut donc conduire à un besoin 
ressenti de prononcer un jugement de valeur, c’est­à­dire une évalua­
tion de quelque chose comme bon ou mauvais en termes de normes 
ou de priorités définies par ceux qui se mettent en scène. 

Dans le contexte français tout spécialement, il est nécessaire 
de distinguer entre le pentecôtisme protestant (courant minoritaire) 
et le pentecôtisme catholique (courant majoritaire)19, d’autant plus 
qu’en Europe francophone un dialogue constructif entre les deux est 
souvent resté fragmentaire. Dès la naissance du mouvement charis­
matique chez les catholiques français (au début des années 1970), 
René Laurentin parlera sans équivoque de pentecôtisme catholique 
pour évoquer les questions posées par l’essor de ce renouveau dans 
l’Esprit au sein de l’Église catholique post­conciliaire20. Alors que 
différents courants se dessinent et continuent de franchir les fron­
tières géographiques et religieuses, on continuera de parler de pente­
côtisme catholique, comme au Brésil, par exemple, pour se référer 
au mouvement du Renouveau Charismatique Catholique (RCC)21. 
En juin 2017, dans son allocution lors du Colloque « Viens, Saint­
Esprit ! » à l’Université de Fribourg (Suisse), intitulée « L’Esprit met 
en mouvement – Mouvements de l’Esprit », le cardinal Christoph 
Schönborn, archevêque de Vienne (Autriche), reprend résolument 
l’expression pentecôtisme catholique pour décrire l’expérience de la 
vie de l’Esprit au sein de l’Église catholique romaine22. 

Ne faire référence qu’au seul vocable « pentecôtisme » est des 
plus significatif, car c’est un choix délibéré d’ordre théologique et 
non sociologique, qui permet de focaliser sur une spiritualité qui est 
ancrée dans le récit biblique de la Pentecôte (Actes 2), expérience 
communautaire de l’Esprit par excellence. Celui­ci se présente en 

110

19 William W. Kay, with Kees Slijkerman, Raymond Pfister and Cornelis van der 
Laan, « Pentecostal Theology and Catholic Europe », in European Pentecosta­
lism (Leiden/Boston : Brill, 2011), p. 324. 

20 René Laurentin, Pentecôtisme chez les catholiques : Risques et avenir (Paris : 
Beauchesne, 1974), p. 13. 

21 Andrea Damacena Martins, « Le pentecôtisme catholique au Brésil : sa crois­
sance et ses courants » in Spiritus n° 216 (septembre 2014), pp. 307­317. 

22 Journées d’études sur le thème « Viens, Saint­Esprit ! » organisées par le Centre 
d’études pour la foi et la société de la Faculté de théologie de Fribourg, du 19 au 
21 juin 2017. https://www.unifr.ch/glaubeundgesellschaft/fr/assets/public/files/ 
Flyers%20und%20Jahresberichte/RZ3_02_Studientage_2017_Leseflyer_F.pdf. 

009-Pfister km_Mise en page 1  16/04/2025  14:15  Page 110



effet comme événement rassembleur pour une mission d’ouverture 
au monde. C’est le point de convergence essentiel pour un mouve­
ment de l’Esprit à caractère universel qui, au­delà du seul monde juif, 
aura pour vocation de marquer l’histoire de l’humanité tout entière. 

Une telle classification qui est davantage lisible et intelligible 
permet une meilleure prise en considération du pluralisme pentecô­
tiste, vu l’usage aléatoire d’autres termes, qui peuvent avoir été retenus 
ou non par les Églises et œuvres concernées à divers moments de leur 
histoire et cela pour des raisons pas toujours évoquées clairement, 
officiellement ou publiquement. 

L’accueil du pentecôtisme en terre protestante 
Le pentecôtisme moderne est manifestement né au début du 

XXe siècle en terre protestante et ses racines les plus profondes sont 
évangéliques (notamment piétistes et wesleyennes). Il est vrai que la 
diversité des termes utilisés jusqu’à aujourd’hui23 n’a pas toujours 
permis d’identifier facilement différences et ressemblances entre 
pentecôtistes et évangéliques24. Diverses approches ont été utilisées 
avec plus ou moins de succès pour décrire la nature de la relation 
évolutive entre pentecôtistes (protestants) et évangéliques (fonda­
mentalistes pour certains et en tout cas non charismatiques). Le voca­
bulaire et la terminologie en constante évolution associés aux diffé­
rents développements n’ont pas toujours apporté la clarté nécessaire. 
Ces dernières décennies, la généralisation d’une appellation plus géné­
rique et plus consensuelle au sein du pentecôtisme protestant  français 
comme « Église évangélique », tout simplement, ou encore « Église 

111

23 Parmi la terminologie utilisée : Mouvements pentecôtistes et néo­pentecôtistes, 
charismatique et néo­charismatique, renouveau, (différentes) vagues (successives) 
ou encore communautés nouvelles. 

24 Affiliée à la Fédération des Églises du Plein Évangile en francophonie et membre 
du Conseil national des évangéliques de France (CNEF), la méga­église « Porte 
Ouverte Chrétienne de Mulhouse » illustre cette difficulté à trouver le descriptif 
le plus approprié, car dans sa présentation sur son site internet (https://porte­
ouverte.com/qui­sommes­nous/), elle ne fait nullement mention des termes « pente­
côtiste » ou « charismatique », mais explicitement se revendique de la spiritua­
lité pentecôtiste­charismatique (« Le baptême dans le Saint­Esprit est donné aux 
croyants, et le Saint­Esprit agit par les dons spirituels, comme la guérison, la 
prophétie, le parler en langues »). En Suisse, on notera aussi l’importance et 
 l’impact d’Églises de type revivaliste au sein de la Fédération Romande des Églises 
Évangéliques (FREE), tel que le Gospel Center à Oron, qui s’identifie explicite­
ment au mouvement apostolique Gospel Wave (dédié à l’implantation de commu­
nautés nouvelles avec une spiritualité pentecôtiste­charismatique – https://gospel­
wave.org/ministeres/). 

009-Pfister km_Mise en page 1  16/04/2025  14:15  Page 111



protestante évangélique », a rendu plus difficile encore de relever le 
caractère spécifique des unes et des autres. La façon de créer des sta ­
tistiques a aussi montré l’existence d’une certaine ambiguïté métho­
dologique quant à l’analyse typologique pouvant être retenue. 

Il sera question ici à juste titre de pentecôtisme protestant25. 
Le Pew Research Center parle ainsi de « pentecôtistes dans la tradi­
tion évangélique26 ». À bien des égards, ces pentecôtistes ont dû faire 
face à une vive opposition et à une hostilité de la part des autres évan­
géliques, fondamentalistes pour l’essentiel, dont ils étaient pourtant 
issus27. Au cours du siècle dernier, le pentecôtisme et l’évangélica­
lisme ont ainsi entretenu dans de nombreuses régions du monde, y 
compris en Europe francophone, une relation complexe marquée par 
des identités conflictuelles pouvant aller jusqu’à lancer l’anathème28. 
Mais il faut penser que devoir « créer une identité par séparation29 » 
a dans certains cas favorisé un exclusivisme créant la distance, qui 
sera source de suspicion et de rejet. 

On notera que c’est en terre baptiste que la pentecôtisation du 
protestantisme français laissera très tôt une empreinte toute particu­
lière. C’est à l’intérieur même des Églises de la Fédération des Églises 
Évangéliques Baptistes de France que dès les années 1930 la vague 
pentecôtiste sera ressentie – en quelque sorte un mouvement « charis­
matique » avant l’heure30 (avec un pentecôtisme baptiste assumé) – 

112

25 Celui­ci inclut un très large éventail de confessions, dénominations et groupes allant 
des Assemblées de Dieu aux baptistes charismatiques, en passant par les Tsiganes 
pentecôtistes, la Fédération des Églises du Plein Évangile en francopho nie ou encore 
les Églises pentecôtistes issues plus particulièrement de l’immigration. 

26 https://www.pewresearch.org/religion/religious­landscape­study/religious­family/ 
pentecostal­family­evangelical­trad/. 

27 Dans ouvrage Mit folgenden Zeichen (1954), le pasteur pentecôtiste suisse Leonard 
Steiner qualifiera les pentecôtistes de fondamentalistes avec une différence (pp. 169 
à 182). 

28 En Europe, la déclaration de Berlin (1909) entrera dans l’histoire comme une des 
déclarations les plus virulentes s’opposant au pentecôtisme et à ses manifesta­
tions, formulée par le courant piétiste (Gnadauer Verband) du protestantisme alle­
mand. Voir D. Paul Fleisch, Geschichte der Pfingstbewegung in Deutschland von 
1900 bis 1950 (Marburg an der Lahn : Verlag der Francke­Buchhandlung, 1983), 
pp. 109­116. 

29 Jean­Daniel Plüss, « Le culte pentecôtiste : entre sources d’identité et défis contem­
porains » dans Le culte pentecôtiste. Collection d’études pentecôtistes n° 4, sous 
la direction de Jean­Paul Boutinon et Romuald Hanss (Léognan : SFE, 2019), 
p. 5. 

30 L’approche chronologique traditionnelle anglo­saxonne des « quatre vagues » 
pentecôtistes successives situe habituellement le début des mouvements charis­
matiques dans les années 1960. 

009-Pfister km_Mise en page 1  16/04/2025  14:15  Page 112



avec une grande ouverture à la manifestation de caractéristiques de 
type pentecôtiste dans la spiritualité baptiste. Ce ne sera pas le cas 
pour tous les groupes baptistes français, qui pour certains réagiront 
sur un ton très hostile avec des propos anti­pentecôtistes extrême­
ment agressifs31. Dans une moindre mesure, on trouvera aussi à partir 
des années 1970 un nombre croissant de pasteurs et de membres ayant 
vécu l’expérience pentecôtiste dans les autres Églises protestantes 
(réformée et luthérienne, par exemple), sans pour autant les quitter. 

Au fur et à mesure que les pentecôtistes protestants et les (autres) 
évangéliques interagissaient de manière significative, les adversaires 
de la foi d’hier sont devenus progressivement des partenaires de la 
foi. C’est donc longtemps un rapport de « frères ennemis » que tout 
semble opposer avant d’entretenir une bonne relation de «  cousinage » 
de plus en plus amicale. Il s’agissait de pouvoir se distinguer sans 
avoir à s’exclure. Ce sera chose faite avec l’institutionnalisation de 
ce mouvement de rapprochement. 

La nouvelle alliance entre  
pentecôtistes et évangéliques français 

Le Conseil National des Évangéliques de France (CNEF), 
 fondée en 2010, est une alliance évangélique nationale affiliée à 
 l’Alliance évangélique mondiale et l’Alliance évangélique européenne, 
qui a joué un rôle majeur dans le rapprochement entre  pente côtistes 
(protestants) et évangéliques. Le CNEF affirme représenter plus de 
70 % des Églises protestantes évangéliques de France avec 34 unions 
d’Églises réparties dans quatre pôles différents, dont la  moitié est 
pentecôtiste­charismatique32. Les Assemblées de Dieu, une des prin­
cipales composantes du pentecôtisme protestant avec 530 Églises 
membres en 2023 (sans compter plusieurs unions apparentées se  trou ­
vant en Métropole et dans certains départements et  régions d’Outre­
mer), constituent le pôle numériquement le plus  important (Pôle ADD), 
alors que neuf autres unions d’Églises de moindre taille forment un 
pôle  désigné « pentecôtiste charismatique33 ». La plupart des unions 

113

31 Sébastien Fath, « Baptistes et pentecôtistes en France, une histoire parallèle ? » dans 
Bulletin de la Société de l’Histoire du Protestantisme Français, juillet­septem­
bre 2000, pp. 523­567. 

32 https://www.lecnef.org/page/170867­le­cnef. Consulté le 4 février 2024. 
33 Calvary Chapel France, Église apostolique, Entente et coordination des œuvres 

chrétiennes, Ensemble dans la mission apostolique, Fédération des Églises et 
communautés baptistes charismatiques, Fédération des Églises du Plein Évangile 
en Francophonie, Nouvelles frontières France, Union d’Églises missionnaires, 
Union nationale des Églises pentecôtisantes indépendantes. 

009-Pfister km_Mise en page 1  16/04/2025  14:15  Page 113



d’Églises pentecôtistes­charismatiques affiliées à la Fédération Protes­
tante de France (FPF) ne sont pas membres du CNEF et ne se retrou­
vent donc pas dans le « pôle évangélique FPF ». Exception notoire 
est la Communion des Églises de l’Espace Francophone (CEEF) – aussi 
appelée Églises du Réseau Nouvelles Connexions (avec 62 Églises 
membres). À cela s’ajoute sur la page du site internet du CNEF une 
liste non exhaustive mentionnant au moins une dizaine d’unions 
d’Églises pouvant être considérées comme pentecôtistes­charisma­
tiques, dont la Mission Évangélique des Tziganes de France (avec 
214 Églises membres), l’Union des Églises protestantes Foursquare 
France (avec 24 Églises membres), l’Union de l’Église de Dieu en 
France (avec 19 Églises membres), et l’Union d’Assemblées Protes­
tantes en Mission (avec 19 Églises membres), qui ont toutes comme 
particularité d’être membres de la FPF, mais pas du CNEF34 ». Le 
CNEF publie sur son site des statistiques pour 2023 faisant état de 
745 000 protestants évangéliques pratiquants réguliers en France35. 
Celles­ci ne font aucune distinction entre évangéliques incarnant la 
spiritualité pentecôtiste et les évangéliques s’identifiant à d’autres 
tendances (non pentecôtiste­charismatique). Même sans avoir des 
indications chiffrées concernant le nombre d’adeptes des différentes 
unions d’Églises, le nombre des lieux de culte à lui seul indique clai­
rement que les pentecôtistes protestants forment la force dominante 
du CNEF. 

Une spiritualité pentecôtiste  
en quête de réflexion théologique 

Le protestantisme est loin de représenter une réalité monoli­
thique, car les identités polarisantes ont été liées à une grande diver­
sité théologique et à de nombreuses divisions ecclésiastiques, aussi 
bien au sein du pentecôtisme que de l’évangélicalisme. Ceci dit, alors 
que ce dernier se distingue par différents courants théologiques parta­
geant un certain nombre de marqueurs communs36, on peut se poser 
la question si le pentecôtisme – du moins en Europe francophone – a 
véritablement une théologie en tant que tel. Le théologien pentecô­
tiste suisse Jean­Daniel Plüss observe que les liens fraternels avec le 

114

34 https://www.eglises.org/poles/. Consulté le 4 février 2024. 
35 https://www.lecnef.org/page/445846­cartes­et­statistiques. 
36 Selon l’historien britannique David Bebbington, l’identité évangélique se distingue 

par le biblicisme, le crucicentrisme, la conversion et l’engagement. Voir Sébastien 
Fath, Du ghetto au réseau : Le protestantisme évangélique en France 1800­2005 
(Genève : Labor et Fides, 2005), p. 23. 

009-Pfister km_Mise en page 1  16/04/2025  14:15  Page 114



monde évangélique n’ont en tout cas pas favorisé le développement 
d’une théologie pentecôtiste à proprement parler37. 

Il est à noter que pendant près d’un siècle d’histoire, le pente­
côtisme protestant de l’espace francophone européen n’a pas  privilégié 
les études théologiques (enseignement supérieur)38 et n’a pas cherché 
à établir en Europe une faculté de théologie pentecôtiste­charisma­
tique de langue française39. Les candidats au ministère pastoral dans 
les Églises pentecôtistes en Europe francophone peuvent suivre en 
langue française une formation académique en théologie de type 
évangélique (de niveau post­secondaire ou universitaire avec  l’obten ­
tion d’un bachelor ou master en théologie) en optant pour un institut 
de théologie évangélique en France (la Faculté Libre de Théologie 
Évangélique de Vaux­sur­Seine ou la Faculté Jean Calvin d’Aix­en­
Provence) ou en Suisse (la Haute École de théologie de Saint­Légier, 
HET­PRO, fondée en 201740). 

On ne s’étonnera pas vraiment de l’absence de traité de théo­
logique pentecôtiste en français, contrairement au monde anglophone41, 
mais par contre on trouvera une lecture sociologique du pentecôtisme, 

115

37 « … La confrérie avec le mode évangélique ralentit le développement d’une théo­
logie pentecôtiste indépendante », Plüss, p. 6. 

38 La situation de l’enseignement biblique et théologique pentecôtiste en Afrique 
francophone est complètement différente. Le service africain de formation théo­
logique (SAFT) liste sur sa page internet non seulement un grand nombre d’écoles 
et d’instituts bibliques, mais spécifiquement quatre Facultés de Théologie des 
Assemblées de Dieu (Burkina Faso, Côte d’Ivoire, République Démocratique du 
Congo et Togo) offrant Bachelor (licence) et Master en théologie : https://afri­
caatts.org/fr/bible­schools/ (consulté le 9 mai 2024). Il existe aussi un Séminaire 
théologique panafricain (Lomé, Togo) d’orientation pentecôtiste, mandaté par 
l’Alliance des Assemblées de Dieu d’Afrique (AADA) pour proposer aux Assem­
blées de Dieu d’Afrique un programme de doctorat (PhD et DMin) « afin d’offrir 
la meilleure formation théologique possible sur le continent africain » (voir 
point V./G. de Constitution et Règlement de l’AADA, 1er mars 2013). 

39 Exception faite du Continental Theological Seminary (affilié aux Assemblées de 
Dieu des États­Unis d’Amérique) qui a une section francophone, mais dont seul 
le programme de Master en théologie (Études évangéliques et pentecôtistes) en 
langue anglaise est accrédité par les autorités belges compétentes (Ministre belge 
de l’Éducation en Flandres). Cette reconnaissance académique ne s’applique pas 
au programme proposé en français. 

40 La HET­PRO prendra la succession de l’Institut Biblique et Missionnaire Emmaüs 
(1926­2016). Elle est l’aboutissement d’un projet émanant d’un groupe de travail 
de pasteurs et théologiens réformés et évangéliques. 

41 C’est dans les années soixante que les premiers universitaires pentecôtistes nord­
américains à obtenir des doctorats en théologie et c’est en 1970 que fut fondée 
aux États­Unis la Société pour les études pentecôtistes (Society for Pentecostal 
Studies). Cf. Christopher A. Stephenson, « Pentecôtisme, théologie universitaire 

Ë

009-Pfister km_Mise en page 1  16/04/2025  14:15  Page 115



qui l’examine avec rigueur en tant que phénomène religieux42.  S’aidant 
de structures très diverses, le pentecôtisme serait­il moins une théo­
logie qu’une spiritualité orientée vers l’expérience de la présence de 
Dieu par l’intermédiaire du Saint­Esprit ? Dans un numéro spécial de 
la revue ISTINA traitant des « Aspects de la théologie pentecôtiste43 », 
le théologien pentecôtiste d’origine allemande, Wolfgang Vondey, 
reconnaît que « la théologie pentecôtiste est issue du besoin de racon­
ter les expériences de l’œuvre salvifique de Dieu en Christ et dans le 
Saint­Esprit, et de le faire en termes qui tiennent compte des  expériences 
des fidèles plutôt que des formulations officielles de la doctrine44 ». 
Vondey reste persuadé qu’en dépit d’un scepticisme très répandu quant 
à la question de savoir si la théologie pentecôtiste représente une véri­
table tradition théologique, il existe bel et bien pour lui une théologie 
pentecôtiste distincte des autres traditions chrétiennes, considérant 
que celle­ci s’est manifestée dès le début des réveils pentecôtistes 
modernes qui ont eu lieu dans le monde entier au tournant du ving­
tième siècle45. 

Fort est de constater que le dénominateur commun à tout pente­
côtisme a toujours clairement été sa spiritualité et l’importance accor­
dée à l’expérience de la foi, et non pas sa théologie. On comprendra 
aisément pourquoi le pentecôtisme adoptera tout naturellement la ou 
les théologies de la tradition chrétienne qu’il côtoie et dans laquelle 
il se manifeste : une théologie qui sera protestante (évangélique par 
défaut ?), catholique, anglicane ou orthodoxe, selon le cadre corres­
pondant. Quand même il y aurait une théologie de l’Esprit, elle sera 
protestante, catholique, anglicane ou orthodoxe avec les amende­
ments qui s’imposent, le cas échéant, au vu de l’expérience pente­
côtiste. 

Dans sa quête de réflexion théologique, le pentecôtisme protes­
tant a opté pour une démarche méthodologique se traduisant le plus 
souvent en termes de théologie systématique plus ou moins dépen­

116

41 et œcuménisme : une introduction interprétative », ISTINA 57, n° 4 (Octobre­
décembre 2012), p. 365. 

42 Yannick Fer, Sociologie du Pentecôtisme. Paris : Karthala, 2022. 
43 Toutes les contributions sans exception sont traduites de l’anglais. 
44 Wolfgang Vondey, « La théologie pentecôtiste selon une perspective œcumé­

nique : Défis et opportunités pour son intégration » dans ISTINA 57, n° 4 (Octobre­
décembre 2012), p. 376. 

45 Wolfgang Vondey, « Pentecostal Theology » dans St Andrews Encyclopaedia of 
Theology, publié en ligne 26 janvier 2023. https://www.saet.ac.uk/Christianity/ 
PentecostalTheology. 

009-Pfister km_Mise en page 1  16/04/2025  14:15  Page 116



dante de la scolastique protestante46, mais aussi sous forme de théo­
logie biblique soucieuse d’identifier chronologiquement les diffé­
rentes étapes de l’histoire du salut47. Pour mettre en valeur son orien­
tation première, il se revendique volontiers d’une spiritualité­comme­
théologie (spirituality­as­theology48), capable d’élaborer et de façon­
ner de façon créative une théologie en mouvement qui traduit toujours 
et à nouveau la foi exprimée. 

Une spiritualité pentecôtiste avec une théologie 
évangélique à contours variables 

En Europe francophone non plus, le pentecôtisme n’a jamais été 
une spiritualité désincarnée. La théologie pentecôtiste en milieu protes­
tant est en fait à la base une théologie évangélique avec quelques 
nuances nécessaires, adjonctions ou soustractions, qui se sert large­
ment de tous les registres de l’évangélicalisme pour interpréter 
 l’expérience pentecôtiste­charismatique49. « Les pentecôtistes intè­
grent de nombreux aspects de la théologie protestante : l’Écriture 
seule, le Christ seul, la foi seule, la grâce seule… », fait remarquer 
le théologien pentecôtiste nord­américain Amos Yong, au point qu’il 
parlera même d’« un certain alignement des pentecôtistes sur les évan­
géliques50 » – une observation qu’il fait pour les pentecôtistes protes­
tants aux États­Unis51, mais qui n’est pas moins vraie dans le contexte 

117

46 Christopher A. Stephenson, Types of Pentecostal Theology: Method, system, Spirit 
(Oxford : Oxford University Press, 2013), p. 111. 

47 Roger Stronstad, A Pentecostal Biblical Theology: Turning Points in the Story of 
Redemption. (Cleveland, TN : CPT Press, 2016), p. 1­4. 

48 Martina Björkander, Worship, Ritual, and Pentecostal Spirituality­as­Theology: 
A Rhythm That Connects Our Hearts with God. Global Pentecostal and Charis­
matic Studies, vol. 48 (Leiden : Brill, 2024), p. 37. 

49 Le pentecôtisme catholique s’exprime ainsi tout naturellement en termes de théo­
logie catholique pour décrire et interpréter une même expérience de l’Esprit aux 
caractéristiques similaires ou avoisinantes. C’est ainsi que la synthèse historique 
et théologique en trois tomes du cardinal Yves Congar, Je crois en l’Esprit Saint (4e 
édition, Cerf, 2012) reste une ressource inégalée pour le mouvement charisma­
tique catholique, qui n’a pas son pareil dans le protestantisme. Déjà en 1949, Congar 
constate un manque de pneumatologie dans le domaine théologique. Il publiera le 
premier volume de sa pneumatologie sur l’expérience de l’Esprit en 1979. 

50 Serge Carrel, « Le théologien pentecôtiste Amos Yong dessine l’apport de son 
mouvement au christianisme global, » lafree.info, https://lafree.ch/info/le­theo­
logien­pentecotiste­amos­yong­dessine­l­apport­de­son­mouvement­au­christia­
nisme­global [consulté le 9 février 2024]. 

51 Dans la littérature anglo­saxonne, il est souvent fait mention de « Pentecôtisme clas­
sique » pour désigner ce que le présent article appelle « Pentecôtisme protestant ». 

009-Pfister km_Mise en page 1  16/04/2025  14:15  Page 117



européen. Wolfgang Vondey fait partie de ces théologiens pentecô­
tistes qui ont repris comme point de départ de leur réflexion théolo­
gique le modèle du quadruple Évangile du pasteur évangélique Albert 
Benjamin Simpson (1843­1919), le fondateur de l’Alliance Chré­
tienne et Missionnaire52. Ce modèle théologique évangélique exprime 
la logique caractérisée des différentes combinaisons qu’on peut trouver 
dans la théologie pentecôtiste protestante53. C’est sur lui qu’on a  greffé 
une doctrine pentecôtiste du Plein Évangile en rajoutant un cinquième 
pilier qui sert de trait d’union entre la sotériologie et l’eschatologie 
pentecôtistes : salut, sanctification, baptême de l’Esprit, guérison 
divine et parousie54. 

Le pentecôtisme protestant français et son corps pastoral ont 
toujours été caractérisés par un pragmatisme prononcé et le souci 
permanent de l’efficacité, ce qui a grandement freiné son intérêt pour 
la réflexion théologique, et donc pour la formation théologique, 
souvent jugée trop théorique et abstraite. La question de savoir si la 
théologie, en tant que discipline universitaire, doit être traitée comme 
une amie ou une ennemie, reste à bien des égards un dilemme non 
résolu dans beaucoup d’Églises de type pentecôtiste­charismatique. 
La réflexion théologique de niveau universitaire en milieu pente­
 côtiste est aujourd’hui une aspiration bien réelle dans certaines déno­
minations, mais elle reste encore l’occupation d’une minorité, pour 
ne pas dire d’une élite. Si les publications existantes restent rares et 
ne représentent pas forcément une ligne officielle, elles ont au moins 
le mérite d’exister. Ce souci grandissant de formation académique 
s’est traduit ces dernières années par plusieurs initiatives de formation 
théologique francophones en ligne de sensibilité pentecôtiste­charis­
matique, et le fait que celles­ci semblent connaître un franc succès 
atteste qu’elles sont en bonne voie de développement, même si on 
peut regretter que leur orientation s’inscrive pour l’heure dans une 
matrice strictement évangélique. S’interroger si les théologiens pente­
côtistes (pas seulement francophones !) ont le potentiel ou non de 
faire de la théologie autrement reste une question qui attend une 
réponse (voir ma proposition dans mon dernier point). 

118

52 A.B. Simpson, L’Évangile dans sa Plénitude : Jésus­Christ Sauveur, Sanctifica­
teur, Guérisseur, Roi (Camp Hill, PA : Christian Publications, 1984), pp. 1­76. 

53 Donald W. Dayton, Theological Roots of Pentecostalism (Grand Rapids, MI : 
Francis Asbury Press, 1987), pp. 21­22. 

54 Wolfgang Vondey, Pentecostal Theology: Living the Full Gospel (London : T & 
T Clark, 2017), p. 131. 

009-Pfister km_Mise en page 1  16/04/2025  14:15  Page 118



Spiritualité pentecôtiste et théologie évangélique 
à la croisée des chemins 

Tout en s’opposant fermement aux principales caractéristiques 
du pentecôtisme, telles que le baptême du Saint­Esprit en tant que 
seconde expérience, postérieure à la conversion, la glossolalie (ou 
parler en langues, défini comme étant le signe initial du baptême de 
l’Esprit), la prophétie (message ciblé de la part de Dieu pouvant être 
adressé à des individus ou à toute une communauté) ou encore la guéri­
son divine (comme partie intégrante du salut, comprise dans le sacri­
fice expiatoire du Christ), l’évangélicalisme n’a pas pu résister à  l’attrait 
de la spiritualité pentecôtiste. Mis à part sa dimension charismatique 
et l’accent mis sur les dons spirituels, la spiritualité pentecôtiste met 
en valeur la catharsis, la libération d’émotions précédemment  refoulées, 
telles que la joie ou la tristesse, émotions pleinement acceptées et 
 encou ragées. Mais il y a avant tout l’expérience (spontanée) de la 
présence de Dieu à travers le Saint­Esprit, qui pour un nombre gran­
dissant de chrétiens est devenue une réalité fraîche et nouvelle au­delà 
des frontières ecclésiales. L’évolution des chœurs et cantiques et de la 
musique chrétienne contemporaine dans la louange collective lors des 
célébrations dominicales a été très largement influencée par le monde 
pentecôtiste­charismatique anglo­saxon, d’abord avec les recueils 
J’aime l’Éternel de Jeunesse En Mission (organisation fondée par le 
pasteur pentecôtiste nord­américain Loren Cunningham, issu des 
Assem blées de Dieu des États­Unis), puis tout particulièrement avec 
le développement international d’Églises pentecôtistes telles que Hill­
song (Sidney, Australie) et Bethel (Redding, Californie, États­Unis), 
sans oublier pour autant un certain nombre d’auteurs­compositeurs 
francophones. 

La théologie évangélique a été remise en question à bien des 
égards par la spiritualité pentecôtiste, comme par exemple, l’expres­
sivité émotionnelle, la gestuelle, le sentiment d’une habilitation spon­
tanée par l’Esprit, en particulier à travers la démocratisation et le carac­
 tère participatif du culte collectif55, qui met l’accent sur la présence 
imminente du divin et sur son intervention transformatrice. D’autre 
part, la spiritualité pentecôtiste a été continuellement remise en ques­
tion par la théologie évangélique et ses divers systèmes théologiques 
(par exemple, le fondamentalisme, le dispensationalisme, ou encore 

119

55 Peter Zimmerling, « Adoration et expérience de l’Esprit dans le culte : La commu­
nion dans l’Esprit – De la compréhension charismatique du culte », Fascinant 
Saint­Esprit : Les défis de la spiritualité charismatique, sous la direction de Michel 
Sommer (Charols : Excelsis, 2008), pp. 77­88. 

009-Pfister km_Mise en page 1  16/04/2025  14:15  Page 119



le néo­calvinisme), étant donné qu’ils constituent le berceau dans 
lequel le pentecôtisme protestant est implanté et qui continue de définir 
pour l’essentiel son credo et ses doctrines cardinales. Ce sont les carac­
téristiques distinctives du dispensationalisme, notamment colportées 
au travers de l’édition française de la Bible Scofield (1975), qui servi­
ront de base doctrinale au pentecôtisme francophone. Ce sera long­
temps sa seule grille de lecture des Saintes Écritures et tout particu­
lièrement des prophéties bibliques portant sur la fin des temps, et il 
s’accommodera de ses thèses cessasionistes et de ses propos peu 
 flatteurs relatifs à l’exercice du parler en langues56. 

Comme les études sur le pentecôtisme en Europe francophone 
sont essentiellement de nature historique ou sociologique, on est en 
droit de se poser la question : existe­t­il une théologie pentecôtiste 
en Europe francophone ? La réflexion théologique au sein du pente­
côtisme protestant francophone s’inscrit généralement dans le cadre 
des catégories évangéliques, et sa raison d’être dépasse rarement le 
cadre de l’apologétique et de l’endoctrinement (légitimation de ce 
que l’on croit être la seule et unique compréhension de la vérité évan­
gélique) et de la justification des modèles existants de la pratique 
pentecôtiste. 

Contours d’une théologie pentecôtiste-  
charismatique pour le XXIe siècle 

Est­il possible de concevoir en Europe francophone la théolo­
gie pentecôtiste autrement qu’au travers d’un prisme confessionnel, 
qu’il soit protestant évangélique ou catholique romain ? On peut aussi 
se poser la question, à savoir si théologie pentecôtiste il y a, si celle­
ci sera forcément une théologie « dogmatique » ou « systématique », 
selon l’appellation retenue, c’est­à­dire une discipline de synthèse, 
apologétique et/ou kérygmatique, validée par un corps ecclésial ou 
non, qui cherche à définir le sens et à établir la cohérence de la foi 
chrétienne pour aujourd’hui en termes d’énoncé doctrinal par regrou­
pement thématique. 

L’esquisse d’une véritable théologie pentecôtiste­charisma­
tique, qui soit confessionnellement indépendante, pourrait se conce­
voir comme l’élaboration d’une théologie multi­dimensionnelle, qui 
par son unique combinaison serait à la fois biblique, expérientielle, 
historique, œcuménique, contextuelle et interdisciplinaire, centrée 

120
56 « Un désir excessif de parler en langues est une marque d’enfance spirituelle ». 

Édition française de la Bible Scofield (1975), p. 1312, note 1.

009-Pfister km_Mise en page 1  16/04/2025  14:15  Page 120



sur le Christ, œuvre créative émanant de l’Esprit­Saint pour en faire 
une théologie dialogique pour laïcs accessible à tous. 

1. Une théologie biblique :   
Comment méditer, lire et étudier l’Écriture ? 

2. Une théologie expérientielle :   
Comment comprendre l’expérience de sa foi ? 

3. Une théologie historique :   
Comment apprécier la (les) tradition(s) ecclésiale(s) ? 

4. Une théologie œcuménique :   
Comment acquérir des compétences œcuméniques ? 

5. Une théologie contextuelle :   
Comment se situer dans son environnement culturel ? 

6. Une théologie interdisciplinaire :   
Comment intégrer une perspective multiple ? 

7. Une théologie centrée sur le Christ :   
Comment apprendre de Jésus ? 

8. Une théologie pneumatologique :   
Comment démontrer un style de vie rempli de l’Esprit ? 

9. Une théologie pour les laïcs :   
Comment penser théologiquement en tant que croyants ? 

10. Une théologie dialogique :   
Comment donner du sens à la conversation ? 

Tenter d’expliquer comment une telle théologie pentecôtiste­
charismatique pourrait se conjuguer nécessitera un traitement à part 
dans un autre article. Quoi qu’il en soit, elle ne saurait être un produit 
final, mais un voyage communautaire participatif avec des réponses 
en cours d’élaboration pour tenter de répondre aux questions les plus 
difficiles d’aujourd’hui. 

n 

121

009-Pfister km_Mise en page 1  16/04/2025  14:15  Page 121



122

009-Pfister km_Mise en page 1  16/04/2025  14:15  Page 122


